
                                                             

Dissertation littéraire programme B/L 

Conception ESSEC 

Session 2025 

                       

I) Sujet : 

« J’estime que c’est une chose grave pour un artiste d’avoir des modèles. Nous y 
avons renoncé. Depuis le romantisme à peu près, il a été de mode de repousser 
l’étude du modèle, c’est-à-dire qu’on a considéré qu’il fallait faire autre chose, 
entièrement autre chose que ce qui avait été fait. » 

 

Que pensez-vous de cette idée de l’évolution de la littérature que propose ici Paul 
Valéry ? (Cours de Poétique au Collège de France, II, 1940-1945. P. 693) 

 

II) Quelques mots sur ce sujet : 

Il s’agit d’une citation extraite du Cours de Poétique au Collège de France, professé par 
Valéry de 1937 à 1945 et publié en deux volumes aux Editions Gallimard en 2023 par William Marx. 
Elle ne présentait pas de diƯicultés particulières en ce qui concerne son sens global. On a 
généralement bien vu qu’il était question d’un changement de paradigme dans la perception de 
la création artistique et plus précisément dans la création littéraire. L’époque où les écrivains se 
référaient à des modèles pour écrire a fait suite une époque où leurs successeurs les ont 
délibérément écartés, préférant faire confiance à leur originalité.  

Ce qui a posé un problème aux candidats, c’est la détermination de la position de Paul 
Valéry quant à l’acceptation ou au refus d’en appeler aux modèles. Ou, plutôt, c’est qu’ils ont 
spontanément considéré que l’auteur de La Jeune Parque ne pouvait qu’adhérer à ce refus 
romantique des modèles. En fait, interprétant l’adjectif « grave » comme « ayant des 
conséquences funestes », ils ont été conduits à penser que Valéry ne pouvait que trouver 
inopportun, dangereux même, d’avoir recours à quelque modèle que ce soit lorsqu’on est un 
artiste digne de ce nom. Ce serait une faute lourde de conséquences de prétendre imiter des 
œuvres antérieures consacrées, parce que cela restreindrait la liberté créatrice. La décision de 
rompre avec cette pratique au nom de l’exigence inconditionnelle d’originalité s’imposerait 
comme un progrès dans l’art. En réalité, Valéry ne se félicite nullement de cette décision qu’il juge 
critiquable au plan pratique davantage encore qu’au plan théorique. 

Le mot « grave » a ici simplement le sens de « qui est d’une grande importance », sans que 
cela implique quelque chose de négatif. Il est vrai que l’on emploie aujourd’hui cet adjectif en le 
tenant pour synonyme de « funeste » ; une faute grave, c’est une faute qui a de très fâcheuses 
conséquences. L’étymologie latine pourtant renvoie à la notion de poids, et suggère l’importance, 
heureuse ou non. Est-ce le signe que notre temps considère, un peu hâtivement, que ce qui a du 
poids, ce qui est sérieux et comporte des conséquences importantes est forcément inquiétant ?  



III)  Attentes du jury.      

 L’interprétation hâtive de l’adjective « grave » ne trahit pas le sens global de la citation. Elle 
entraîne une méprise quant à l’opinion de Valéry, mais elle n’empêche pas que soit conduite 
correctement la réflexion sur l’importance de l’étude des modèles dans la création artistique. 
Aussi le jury a-t-il considéré que, si l’on souhaitait évidemment que le point de vue de Paul Valéry 
fût bien compris, pour autant la méprise n’entraînait pas que fussent disqualifiées les copies qui 
la commettaient. Parmi elles, en eƯet, nous avons pu apprécier des parcours réflexifs tout à fait 
intéressants.  

Il n’est sans doute pas inutile de rappeler quelques points majeurs de nos attentes. 

- La citation doit être lue de près et, avec elle, les indications variées fournies par 
l’intitulé complet du sujet.  

- Le problème doit être bien dégagé avant que ne soit élaborée une problématique 
claire. 

- Le traitement du problème ne saurait être confondu avec l’exposé « scolaire » d’une 
question de cours par chance traitée durant l’année. Nous apprécions les copies qui 
manifestent un réel désir d’éclairer une perspective en réfléchissant posément, à 
l’aide d’œuvres littéraires analysées et de contributions théoriques propres à stimuler 
la pensée.    

- Une épreuve littéraire se conçoit diƯicilement sans une exigence d’écriture, un essai 
de style. 

 

IV) Remarques sur les copies. 

307 copies corrigées avec une moyenne de 10,94, un écart type de 3,41 et des notes de 3 
à 20. Nous avons constaté avec grand plaisir que bon nombre de copies faisaient preuve d’une 
vraie culture littéraire, en mobilisant des lectures personnelles eƯicacement exploitées pour le 
traitement du sujet.  

Les copies qui ont obtenu d’excellentes notes ont montré une remarquable qualité 
d’analyse de la citation. Il faut les féliciter de la finesse avec laquelle elles ont perçu les marques 
subtiles de la position de Valéry.   

Rappelons quand même, pour ceux qui semblent l’ignorer, que l’épreuve de dissertation 
française mérite qu’on accorde toute son attention à l’orthographe, à l’écriture, à la présentation 
de la copie. 

 

                           V) Contextualisation de la citation. 

Valéry tient ce propos au cours de la leçon du samedi 24 mars 1945, la dernière qu’il 
prononcera avant sa mort, le 20 juillet 1945. L’éditeur lui a donné pour titre : « Eloge de la forme », 
la forme, « seul moyen de résister à l’obsolescence des œuvres », comme l’écrit William Marx, qui 
voit dans cet ultime cours un testament littéraire (P. 686) C’est, en eƯet, comme cela qu’on peut 
l’entendre, Valéry y faisant état, selon son habitude, de ses expériences personnelles de lecteur 
et d’écrivain, avouant son admiration pour le classicisme français « sorte de littérature dont la 
forme était la principale qualité, et qui avait fait comprendre à l’étranger que nous possédions un 
instrument [notre langue] non seulement de clarté, mais d’élégance et de précision. » (P. 689) 



Cet éloge s’élève sur fond de déception. On écrit désormais comme on parle, dit Valéry, 
et comme on parle sans souci de précision ni d’élégance, la littérature se prête au « relâchement 
des formes de la langue ». (P. 688)  

Depuis la leçon du vendredi 9 mars 1945, consacrée à « L’histoire et l’art au XVIIIe siècle », 
Valéry, à partir d’une réflexion sur les hommes illustres, s’intéresse à la notion de modèle. Le 
modèle peut être un personnage historique, un personnage de roman, un artiste ou écrivain, une 
œuvre. Les modèles sont « pour ceux qui sont venus après, des guides et des êtres sur l’œuvre 
desquels on se penche indéfiniment pour chercher le secret de leur valeur, le secret de leur 
métier. » (P. 582) Tout poète a commencé sa carrière en imitant un maître qu’il s’est choisi par 
passion et auquel il désire « s’identifier littéralement par l’esprit, et non seulement par la main, 
par le métier, par les procédés, par les tics. »  

Valéry se lance dans un éloge fraternel de Voltaire, qu’il prend pour modèle de l’écrivain 
qui a du « cœur » et de l ’ « intelligence », et qui a été selon lui fort injustement déprécié. Il en fait 
un contrepoint sensible des romantiques auxquels, à l’exception de Hugo, il reproche de 
s’intéresser exclusivement à eux-mêmes. Une récente lecture de sa correspondance lui a 
pleinement révélé « l’homme de goût » (P. 612). Le mot « goût » a disparu de nos lettres, « la 
question de la mesure est pour nous maintenant, on peut dire, une chose périmée », déclare 
Valéry. C’est qu’avec le romantisme, cette notion s’est vue disqualifiée, au profit d’une forme de 
sensibilité littéraire beaucoup plus centrée sur « l’intensité », le « débordement », « la démesure ». 
Nos sens requièrent d’être « brûlés par la rapidité » et non plus comblés par l’équilibre. Pour 
Valéry, Voltaire, a « créé presque le goût après l’époque de Louis XIV ». La notion, diƯicile à définir, 
est liée à l’harmonisation, la proportion. Pour Valéry, en matière de littérature, elle implique un 
sens de la composition. Or, ajoute-t-il, on ne se préoccupe plus guère aujourd’hui de la 
composition, on est obnubilé par le détail. (P. 614) 

En quoi consiste le modèle dont Valéry parle dans la citation du sujet ? Ce n’est pas d’un 
individu exemplaire, ni d’un objet de la réalité qu’on se proposerait de représenter, mais bien 
d’une œuvre, tenue pour une réussite incontestable dans l’ordre de l’art et qui, par là même, 
mérite d’être imitée. Précisons qu’il ne s’agit pas d’une imitation spontanée, mais, dans l’esprit 
de Valéry, d’une véritable étude, autrement dit, d’un examen patient de ce qu’il appelle la 
« manière ». Cette étude relève de la technique et mobilise le « raisonnement », la 
« comparaison », l ’ « analyse », le « choix » … (P. 662. Valéry laisse la série ouverte). L’étude est 
indispensable pour préparer une œuvre. C’est l’activité à laquelle devait se livrer tout jeune artiste 
attaché à l’atelier du maître. Mais, que cherche-t-on dans l’étude du modèle, des règles abstraites 
rationnelles et naturelles (comme les Classiques) ou une manière singulière propre à l’écrivain 
modèle ? 

La leçon du 24 mars 1945 part de l’idée qu’il y a « entre [l’écrivain] et son public la question 
de la forme » (P. 687) Question qui se module en fonction de l’idée que l’écrivain se fait de sa 
relation avec le public. Ou bien il se rapproche de lui ou bien il l’attire à lui. Dans le premier cas, 
la forme y perd ; dans le second elle fait l’objet d’un soin tout particulier. De toute façon, le contact 
entre l’écrivain et le public s’établit par la forme.  

                                          

Quand on parle de forme littéraire, dit Valéry, on emploie en réalité une image. Tout se 
passe comme si la perception de la forme poétique était analogue à la perception sensorielle de 
la forme d’un objet. Notre perception dynamique de la forme nous induit à penser la persistance 
de l’objet dans son unité et dans son indéformabilité. Cultiver la forme, c’est, à force de 
tâtonnements et d’essais de la part de l’écrivain, aboutir au moment où on n’ait plus envie de 
changer quoi que ce soit : sorte de « nécessité du second degré », dit Valéry. 



Ni ancien, ni moderne, Valéry se veut observateur du phénomène. Il « estime » que le fait 
de renoncer aux modèles dans l’ordre de la création artistique a des conséquences 
considérables. Mais, c’est un fait collectif dont il assume la responsabilité (« Nous y avons 
renoncé », dit-il), sans pour autant s’en féliciter. Ce renoncement (renoncer, c’est perdre), selon 
lui, s’est eƯectué de manière inconsidérée et a donné lieu à une décision légère (« il a été de 
mode »), sans que soient pensées ses conséquences (de façon irresponsable, en somme), à la 
façon d’un caprice (on –et non pas nous où s’impliquerait le je) : « on a considéré qu’il fallait faire 
autre chose, entièrement autre chose que ce qui avait été fait » (toquade puérile en sa volte-face 
soudaine et radicale). 

Valéry n’est nullement un conservateur de principe ; il note à plusieurs reprises que les 
changements sont inévitables quand un système quelconque a épuisé ses possibilités. Il avoue 
volontiers avoir, plus jeune, éprouvé peu de goût pour les Classiques, avant, vers la quarantaine, 
de découvrir chez Racine des solutions à certains problèmes qu’il se posait, lui, en travaillant sur 
le vers (P. 696) Mais, justement, c’est qu’il conçoit le rapport avec le modèle non pas sur un mode 
prescriptif et normatif, mais peut-être davantage à la manière d’un artisan, d’un bricoleur même, 
qui cherche des solutions pratiques à des problèmes surgissant au cours de la production de 
l’œuvre . Les maîtres qu’il consulte, ce sont ceux qui lui serviront à résoudre le problème qu’il se 
pose à tel moment.  

 

V) Suggestions pour le traitement du sujet. 

 

A) Valéry situe la rupture avec la poétique « classique », fondée sur l’étude des modèles, à 
l’époque romantique. Renonçant aux modèles, les romantiques, dit-il, promeuvent sans 
concession, une poétique propre à la modernité. Le problème implique donc une dimension 
historique. On pourra se demander si la critique de la sacralisation des modèles n’est pas plus 
ancienne qu’il ne le dit. 

EƯectivement, les romantiques rejettent l’autorité des auteurs anciens, grecs et latins, 
dont on avait tiré, avec la Poétique d’Aristote et l’Art poétique d’Horace, les fameuses règles 
auxquelles on réduit trop souvent le Classicisme du XVIIe siècle, et avec lesquelles on confond 
volontiers la notion de modèle. Ils rejettent l’idéal de conformité à ces modèles au nom d’un idéal 
d’originalité. Le génie ne saurait copier quoi que ce soit ; il invente à partir de lui-même une œuvre 
qui ne doit rien à des prédécesseurs qui, si talentueux qu’ils aient été, ne laissaient aucunement 
prévoir son avènement.  On songe évidemment au § 47 de la Critique du jugement : « Le génie est 
le talent (don naturel) qui donne à l’art sa règle. Et puisque le talent, faculté créatrice innée en 
l’artiste, appartient à la nature, on pourrait aussi s’exprimer ainsi : le génie est la disposition innée 
de l’esprit ( ingenium) par laquelle la nature donne à l’art sa règle. » Les Romantiques récusent 
toute valorisation du passé gréco-latin comme âge d’or de la pensée et de la poésie, comme 
époque où se serait accompli tout le possible du génie humain, moment exceptionnel, 
inégalable, indépassable, qui servirait universellement de référence pour l’éternité aux 
générations à venir. La Préface de Cromwell (1827), hymne au génie et à la liberté créatrice, 
développe avec ardeur tout ce qui est en faveur du drame moderne, sans requérir le soutien des 
« noms propres » (Aristote, Boileau …) et des « réputations », préférant « des raisons à des 
autorités ».  

Mais, la voix de Hugo ne porte-t-elle pas les échos de préoccupations émancipatrices 
proférées au siècle précédent ? 



    

B) Une rupture préparée par la Querelle des Anciens et des Modernes. 

La prééminence des Anciens (des auteurs de l’Antiquité) et leur légitimité à servir de 
modèles font déjà l’objet d’un débat vigoureux au sein de la République des Lettres à la fin du 
XVIIe siècle. Deux clans s’aƯrontent, d’un côté, les Anciens, admirateurs inconditionnels des 
Grecs et des Romains, sous la houlette de Boileau, de l’autre, les Modernes, conduits par Charles 
Perrault puis Fontenelle, qui contestent vivement la suprématie accordée à Homère, Platon, 
Horace, Virgile, et prétendent en toute bonne foi pouvoir se passer de ces figures tutélaires qu’ils 
jugent plus encombrantes que fécondes pour la bonne santé des Lettres.  

A l’opposé de leurs adversaires qui encensent Homère (« On dirait que pour plaire, instruit 
par la nature, / Homère ait à Vénus dérobé sa ceinture. » Boileau. Art Poétique, III. 1669-1674), les 
Modernes sont prompts à épingler ce qu’ils considèrent comme ses défauts. Perrault, après avoir 
rendu à l’auteur de l’Iliade un bel hommage (« Vaste et puissant génie, inimitable Homère »), en 
restreint fâcheusement la portée : 

« Cependant si le Ciel favorable à la France 

Au siècle où nous vivons eût remis ta naissance,  

Cent défauts qu’on impute au Siècle où tu naquis 

Ne profaneraient pas tes ouvrages exquis. » (Le Siècle de Louis le Grand. (1687)  

Alors que les Anciens font des chefs-d’œuvre de l’Antiquité des objets d’adoration et qu’ils 
en préconisent l’imitation, les Modernes, loin de penser comme leurs adversaires que ceux-ci 
sont inégalables, et encore moins indépassables, ont la conviction que leurs propres créations 
peuvent au bas mot faire jeu égal avec eux. C’est ce que soutient Charles Perrault, dans le 
Parallèle des Anciens et des Modernes (1688-1692).      

S’agit-il pour autant de disqualifier les modèles en tant que tels ? Tant qu’on ne les 
considère pas comme des objets d’adoration inconditionnelle, n’ont-ils pas leur raison d’être ? 
est-il pensable, même, qu’on puisse se passer d’eux ?  

On peut toujours imaginer, comme le suggère Judith Schlanger (La mémoire des œuvres) 
que toute référence aux ouvrages du passé soit bannie et que soit conçue une « poétique hors 
mémoire », un régime d’activité poétique qui vive « sans la médiation des œuvres préalables 
portées par la mémoire et sans pertinence d’une mémoire socle » (P. 17) Comme on parle de 
société sans histoire, on parlerait de poétique sans mémoire. Schanger pense à l’aventure 
poétique de Caillois, en particulier à son écriture des pierres qui court-circuiterait tout lien avec 
l’infini bourdonnement des livres et réaliserait une sorte de parti pris des pierres, plus ascétique 
que ne l’est le projet de Ponge.  On peut plus spontanément invoquer le « théâtre de la Cruauté » 
d’Antonin Artaud requérant qu’on en finisse une bonne fois pour toutes avec les chefs-d’œuvre. 
« Une des raisons de l’atmosphère asphyxiante, dans laquelle nous vivons sans échappée 
possible, et sans recours […] est dans ce respect de ce qui est écrit, formulé ou peint, et qui a pris 
forme, comme si toute expression n’était pas enfin à bout, et n’était pas arrivée au point où il faut 
que les choses crèvent pour repartir et recommencer. » (O.C. IV. P. 89)  

Mais, n’est-ce pas là un mythe ?  Une poétique hors mémoire rencontre toujours la réalité 
de la mémoire des œuvres. Caillois, écrivant (sur) les mystérieux hiéroglyphes formés par les 
dessins naturels des minéraux, peut-il oublier tous les savoirs qu’il a croisés au long de la 
« parenthèse », cette longue et si curieuse fréquentation qu’il eut avec les livres ? Pourquoi Artaud 



compose-t-il Les Cenci, « Tragédie en quatre actes et dix tableaux d’après Shelley et Stendhal » ? 
N’est-ce pas la preuve que les modèles ont la vie dure ?  

En témoigne ce que la théorie littéraire contemporaine nomme « intertextualité ». Mais, on 
ne parle plus ici de « modèle », dira-t-on, ni même de « sources », mais d’influences, d’échos, de 
résurgences … N’importe, c’est quand même avouer que toute œuvre entretient une connivence 
avec d’autres œuvres, antérieures ou contemporaines, connivence, il est vrai, involontaire 
parfois. Le livre de Gérard Genette, Palimpsestes. « La littérature au seconde gré » méritait ici 
d’être sollicité, autant pour les exemples qu’il oƯre que pour les concepts qu’il définit, concepts 
qui permettent de penser le rapport entre les œuvres de façon plus riche qu’avec le seul recours 
au « modèle ». Certaines excellentes copies ont accordé un intérêt tout particulier aux pastiches 
de Proust. 

On aimerait examiner un exemple très particulier, mais fort suggestif de rapports entre 
l’œuvre et d’autres textes, Les Chants de Maldoror et la Préface aux Poésies de Lautréamont. 
« Aujourd’hui encore, je suis absolument incapable de considérer de sang-froid ce message 
fulgurant qui me paraît excéder de toutes parts les possibilités humaines », déclare André Breton. 
Les Chants apparaissent aux yeux des Surréalistes comme une œuvre fulgurante, déchirant tout 
ce que la littérature avait de conformiste et d’insignifiant. Une œuvre produite par un poète génial 
qui fut le premier à atteindre cette « beauté convulsive » dont ils faisaient leur idéal. Pourtant, 
d’autres lecteurs, moins fascinés, ont vu combien cette œuvre réputée si originale devait au 
roman noir du XVIIIe siècle, mais aussi, et la « dette » est vertigineuse, à l’Apocalypse, à la Cabale, 
à Homère, Dante, Sade, Goethe, Poe, Hugo, Musset, Baudelaire …De quoi considérer ce 
phénomène inouï comme une prodigieuse chambre d’échos littéraires ! Mais, ces échos sont de 
nature ambiguë, puisqu’ils tiennent du plagiat sans qu’on sache si celui-ci est révérencieux, voire 
enthousiaste ou au contraire, ironique et critique. Les Chants de Maldoror sont une machine 
littéraire à déjouer l’opposition Originalité / Imitation ou plutôt à en jouer, à la mettre en jeu 
comme le ressort de l’écriture. Et les fameuses Poésies que Ducasse va publier un an après, en 
1870, vont compléter le dispositif : « Je remplace la mélancolie par le courage, le doute par la 
certitude, le désespoir par l’espoir, la méchanceté par le bien […] » Cette fois, il s’agit de se 
prendre soi-même comme contre-modèle, en jouant les clichés « classiques » contre les clichés 
romantiques. 

A sa manière, Lautréamont-Ducasse « étudie » les « modèles » ; il les épuise à force de les 
faire travailler !               

                                                                  

C) Faut-il vraiment ne plus prendre les modèles au sérieux ?   

La leçon de Lautréamont, ce serait qu’eƯectivement, les modèles sont désormais ce dont 
l’écriture se joue.    

L’imitation n’a pas bonne réputation dans l’art contemporain. Et, comme les modèles se 
définissent comme ce qui se donne à imiter, ils sont victimes de la même mésestime.  Mais, 
pourquoi songeait-on à les étudier ? 

On leur trouvait une valeur formatrice. Les Classiques y puisaient une leçon morale et 
esthétique ; on s’y formait à la vertu et au goût. Les modèles de l’Antiquité étaient dits 
« classiques » d’être étudiés « en classe ».   

Selon la formule d’Horace, les chefs-d’œuvre avaient vocation à enseigner et à   plaire. On 
leur attribuait une fonction hédoniste. Mais, pour les apprécier comme modèles, on ne s’en tenait 
pas là. Les grands ouvrages des auteurs grecs et latins étaient réputés avoir une fonction 



poétique. Ils formaient à écrire. Si les doctes, à la suite d’Aristote, les analysaient afin d’y déceler 
des règles constituantes, les poètes les cultivaient pour y trouver des moyens de leur propre 
création. Cette fonction poétique s’inscrivait dans la perspective qui envisageait la littérature 
comme tradition, transmission, où chaque écrivain reprenait (au sens hégélien) le passé dans un 
geste d’ouverture vers l’avenir. Sommes-nous encore capables de croire en l’avenir de la 
littérature ?  

L’approche herméneutique qui est généralement la nôtre vise à expliquer l’œuvre, à rendre 
son sens manifeste. Mais, elle n’atteint pas son être. Elle ne nous dit pas grand-chose sur 
l’ascendant que cette œuvre exerce sur nous. Sommes-nous encore capables d’éprouver cet 
ascendant, d’accepter cette autorité de l’œuvre littéraire ?   

La mise en lumière des structures de l’œuvre parvient-elle à nous montrer pourquoi celle-
ci s’impose à nous avec sa puissance, son rayonnement ?  

Toute la réflexion de Valéry, au cours de ses dernières leçons de l’année 1945, s’eƯorce 
d’éclaircir le type d’étude auquel il songe confusément. Il recourt aux images du tact, de la 
palpation, mais ce n’est là qu’une approche figurale. Finalement, c’est à la notion classique de 
goût qu’il revient, sous l’influence de Voltaire, dont on connaît l’excellent article du Dictionnaire 
philosophique consacré à cette notion. Mais, comme dit Valéry, on ne parle plus du goût 
aujourd’hui. Nous lui préférons des notions prétendument moins confuses comme « intuition 
esthétique », par exemple, qui appellent au vrai autant de diƯicultés de compréhension. 

Souvenons-nous quand même que les Classiques, assimilés trop vite à des rationalistes 
étriqués, s’ils construisent une poétique faite de règles fondées sur la raison et la nature, la 
déduisent des œuvres et non d’une spéculation abstraite, et, se sentent tenus de ménager une 
part mystérieuse dans la puissance du chef-d’œuvre ; ils l’appellent le « je-ne -sais- quoi ». Les 
« poètes » savent se démarquer des « doctes ». 

De toute façon, l’étude de ce que Valéry appelle la forme de l’œuvre ne donne pas le secret 
de fabrication de celle-ci. Tout au plus éclaire-t-elle certains matériaux et certaines techniques 
qui ont été requis pour la fabrication.  

 

D) Des « exemples » plutôt que des « modèles ». 

 

Toute œuvre d’art naît sur fond des autres œuvres, passées ou contemporaines, nous 
rappelle Gaëtan Picon. Elle se conçoit et se construit dans leur horizon. Quand on parle 
d’imitation, on a tôt fait d’imaginer une copie, une forme de soumission à l’original, une 
réduplication aliénante.  

Dans le recueil de 1674 de ses œuvres, Boileau oƯre une traduction d’un traité attribué à 
un Grec du Ve siècle, nommé Longin ? En réalité, cet ouvrage daterait plutôt du 1er siècle de notre 
ère et aurait été écrit à Alexandrie. Voilà comment le Traité du Sublime définit son objet :   

« La marque infaillible du sublime c’est quand nous sentons qu’un discours nous laisse 
beaucoup à penser, qu’il fait d’abord un eƯet sur nous auquel il est bien diƯicile, pour ne pas dire 
impossible de résister et qu’ensuite le souvenir en dure, et ne s’eƯace qu’avec peine. » 

Les ouvrages des Anciens sont « comme autant de sources sacrées d’où il s’élève des 
vapeurs heureuses, qui répandent dans l’âme de leurs imitateurs ». L’image dit assez 
l’idéalisation du processus. Mais, elle a pour complément une disposition de nature très 



pratique : Les Anciens sont ceux qu’on consulte comme des conseillers avisés, des guides 
bienveillants toujours prêts à éclairer qui les sollicite : 

« Toutes les fois donc que nous voulons travailler à un ouvrage qui demande du grand et 
du sublime, il est bon de faire cette réflexion : Comment est-ce qu’Homère, aurait dit cela ? 
Qu’auraient fait Platon, Démosthène ou Thucydide même […] ? » 

A quoi font écho ces mots de Valéry : « la question des solutions en matière d’art se pose, 
quand on pose des problèmes, bien entendu. » (P. 696) 

 

Les écrivains contemporains ont parfois tendance, dans la plus pure tradition de la 
Préface de Cromwell, à se référer à des contre-modèles. Robbe -Grillet émaille son essai, Pour 
un nouveau roman, de critiques sévères, à l’excès souvent, à l’égard de La Comédie humaine. Le 
roman qu’il prétend inventer se conçoit en rupture avec l’œuvre balzacienne. Cependant, tous ne 
refusent leur admiration à Balzac. Pierre Michon le lit encore avec enthousiasme. D’ailleurs, 
déclare-t-il, « la table rase est une bêtise » et il ajoute : « Nous imitons, oui, comme on l’a fait 
depuis le début, nous imitons passionnément et en même temps passionnément nous n’imitons 
pas : chaque livre, à chaque fois, est un salut aux pères et une insulte aux pères, une 
reconnaissance et un déni. » (Le roi vient quand il veut. P. 109) 

     

Une question, encore : apprend-on à écrire en étudiant les œuvres des autres, anciennes 
ou contemporaines ?  

Il y a des écrivains qui animent des ateliers d’écriture. Les universités américaines depuis 
fort longtemps accueillent des auteurs qui ne se contentent pas d’enseigner l’histoire ou la 
théorie de la littérature, mais qui montrent à leur auditoire comment est faite telle œuvre et les 
enseignements qu’on peut en tirer lorsqu’on souhaite soi-même écrire. Les leçons de Nabokov 
allaient dans ce sens.  

Valéry ne pense nullement que ses cours de Poétique au Collège de France pourraient 
servir à de futurs écrivains pour résoudre les problèmes d’écriture qu’ils seraient amenés à se 
poser. Il veut simplement montrer « l’exemple » d’un esprit au travail, en espérant sans doute 
susciter une curiosité aussi inlassable et exigeante que la sienne. Et aussi qu’écrire est une 
passion : « écrire, dans toute sa splendeur, avec toute sa rigueur, avec tout ce qu’on peut imaginer 
là-dedans. » (P. 681) 


