
1 
 

 

 

Dissertation philosophique, programme BL 

Conception HEC Paris 

Session 2025 

  

1. Le sujet 

 L’inhumanité 
 

2. Statistiques 

305 copies ont été corrigées avec une moyenne de 10,05, un écart type de 3,83 et de notes 
de 1 à 20. 

3. Les attentes du jury  

 L’épreuve de philosophie est normée par un certain nombre d’attentes formelles et 
réflexives. Sur un plan général, ces attentes se résument (a) au traitement effectif du 
sujet et non pas seulement de son thème, (b) à la rigueur de la construction de 
l’argument, (c) à la précision et à la propriété des références convoquées ou encore 
des expériences ou des faits invoqués et (d) à la correction, voire à l’élégance de la 
langue. Dans ce contexte, le jury n’attend des candidats qu’ils ne maîtrisent aucune 
œuvre philosophique, littéraire ou culturelle déterminée, mais il sanctionne l’absence 
manifeste de connaissances et de culture. 

 Ces attentes se déclinent enfin toujours selon les exigences singulières du sujet 
proposé ; elles constituent le cadre général d’évaluation des prestations écrites des 
candidats. 

4. Les remarques de corrections, commentaires synthétiques 

 Souvent, la lecture et l’interprétation du sujet proposé ont été hâtives et très 
insuffisamment déterminées sur le plan conceptuel. Se focalisant formellement sur le 
préfixe de la notion d’inhumanité – le négatif « in- » – les copies ont aussitôt accusé des 
défaillances problématiques significatives. Ainsi, au lieu d'assumer et d'interroger les 
tensions qui traversent la notion proposée et les paradoxes qui jaillissent de son usage, 
elles ont identifié l'inhumain et le non-humain (la pierre ou l'animal seraient inhumains) 
et se sont bornées à une conception purement descriptive de la notion d'inhumanité, 
référée à une introuvable essence ou nature de l'homme, définie tantôt par la 
propension à faire société, tantôt par la raison, tantôt par la morale – ou tout autre 
élément d'un inventaire à la Prévert. 
Comme automatisée, une telle démarche aboutissait fréquemment à soutenir qu'un être 
humain dépourvu de l'une ou de l’autre de ces qualités devenait par le fait inhumain : 
ainsi des handicapés mentaux, des « fous », des enfants sauvages, etc. La capacité à 
la moralité était, souvent, identifiée au fait d'agir moralement, qui devenait alors une 
marque d'humanité, si bien que celui qui violait les règles morales devenait par là-même 



2 
 

inhumain – position d’ailleurs souvent attribuée de manière très erronée à Kant : ainsi 
le menteur, le voleur et tout homme n'agissant pas selon l'impératif catégorique (jamais 
nommé, néanmoins, encore moins explicité) devenaient-ils par là inhumains... La notion 
d'inhumanité se dissolvait alors dans le non-humain ou s'élargissait à des dimensions 
qui incluaient tout homme n'agissant pas systématiquement de manière rationnelle, 
morale, etc. 
Le défaut qu’on rencontre ici est très certainement lié aux difficultés que rencontrent 
bien des candidats à construire une problématique dialectiquement viable. Et avec cette 
difficulté se rencontre cette autre, qui consiste dans une insuffisante cohérence, voire 
dans une contradiction interne de l’argument tenu. Un plan assez récurrent aura été, 
par exemple, celui qui a consisté à affirmer (1) que l’inhumanité consiste dans ce qui 
n’est pas humain, puis (2) qu’elle est le propre de l’homme, pour aboutir à ceci (3) qu’elle 
est ce qui s’oppose à l’homme. Il est de fait surprenant et, malheureusement, assez 
fréquent de voir que dans une même copie et dans un même argument on soutient des 
positions diamétralement opposées, comme si elles étaient strictement équivalentes. 
Or il est évident qu’on ne peut par exemple pas à la fois soutenir que l’humanité est le 
fruit d’un processus d’humanisation dont l’éducation et la culture sont le vecteur ; et 
qu’elle est une qualité innée ou un « fondement naturel » que tous les hommes ont en 
commun. Dans le premier cas, l’humanité apparaît comme une conquête qu’il faut 
s’efforcer de préserver : elle est un bien précaire que l’on peut perdre ou dont on peut 
être dépouillé, ce qui donne sens au sujet. Dans le second cas, elle est au contraire 
conçue comme une donnée, une propriété naturelle de l’homme qui la possède dès sa 
naissance et qui fait corps avec lui. La notion d’inhumanité devient alors énigmatique, 
car on voit mal comment l’homme pourrait, d’une manière ou d’une autre, se montrer 
inhumain. 
Certaines copies, qui ont fait le gros des notes moyennes, s'approchaient toutefois par 
moments de reconnaître, dans le couple conceptuel humanité/inhumanité, des 
concepts normatifs, où elles entrevoyaient tout au moins la tension entre un usage 
prétendument descriptif et un usage normatif de ces termes, pressentant que pouvait 
se poser le problème de la confrontation entre universalisme et relativisme ; mais ces 
intuitions étaient souvent presque aussitôt recouvertes par les difficultés inhérentes à 
une tentative de définition close d’une « essence de l'homme ». 
L’inhumanité étant conçue comme un négatif de l’humanité – de « l’essence de 
l’homme » –, on en relève formellement quelque chose comme quatre approches 
faussées : 
- l’inhumanité peut être considérée comme absence de pitié (les copies évoquent 
généralement l’empathie, concept spongieux bien plus dans l’air du temps), Rousseau 
étant parfois cité, mais de manière très approximative. Étonnamment, certains 
considèrent que l'homme à l'état de nature est inhumain et qu’il ne devient véritablement 
humain que lorsqu’il vit dans un État et sous des lois – sans qu’il ne s’agisse jamais de 
proposer une analyse de la liberté morale par opposition à la liberté naturelle. Pas 
d'analyse non plus de la pitié comme identification à la nature sensible et à celui qui 
souffre ; rien sur la pitié comme ce qui vient tempérer l’amour de soi. D'autres 
considèrent au contraire que l'homme était bon à l'état de nature, mais que la société 
l’a dépravé et rendu inhumain, mais sans expliquer pour autant en quoi peut consister 
cette inhumanité : est-elle l’effet de l'amour-propre ? suffit-il de se préférer à autrui et 
de chercher son bien propre pour être inhumain ? On pouvait aussi bien dire que 
l'amour-propre, qui fait que chacun, se comparant aux autres, cherche à l’emporter, 
produit des conduites très ordinaires et très humaines ! 
- concevoir l’inhumanité comme « cruauté » était dans certaines copies une option plus 
raisonnable, la cruauté mobilisant potentiellement des trésors d’invention et de 
rationalité, mais la perspective ainsi ouverte était bien trop souvent traitée de manière 



3 
 

anecdotique et biaisée. Principalement adossé à des exemples empruntés à l’histoire – 
Hitler, au premier chef, mais également, sous forme de catalogue, l’esclavage, la 
colonisation, la discrimination à l’égard des homosexuels, la peine de mort, les prisons, 
la répression des Ouïghours, Gisèle Pélicot, la maltraitance animale etc. – l’argument 
se dissolvait dans l’anecdote et se dispensait de toute analyse. La référence aux 
Diaboliques de Barbey d’Aurevilly pouvait être pertinente, mais est restée suggérée. 
Les copies ne s’engageaient à tort presque jamais dans une analyse du mal ; par 
exemple, le « mal radical », chez Kant, constitue-t-il l’inhumanité de l’homme ? Manquer 
à la loi est-ce être inhumain, et sous quelles conditions ? 
Le relativisme étant l’obsession de beaucoup, on soutenait dans le même élan que la 
colonisation fut inhumaine et qu’on n’a pas le droit de juger les comportements des 
autres hommes, les cannibales ; on déclarait inhumain ce qu’on est incapable de 
comprendre des us et des coutumes des autochtones, etc. Pour résumer de tels 
arguments fallacieux, ils se résumaient à dire : si quelque comportement est inhumain 
selon mon jugement, c’est qu’il m’est étranger, car je ne suis pas suffisamment ouvert 
à l’autre, et donc rien n’est proprement inhumain – il suffit de connaître les hommes 
pour ne plus les considérer comme inhumains ! L’analyse aurait à la limite pu se tenir, 
mais il eût fallu convoquer Térence ou Spinoza, toujours absents des propos ; 
- ou encore, l’inhumanité, c’est « l’au-delà de l’homme » : le sage stoïcien qui se drape 
dans son indifférence serait inhumain – mais en quoi ? La distinction n’a pratiquement 
jamais été travaillée entre l’inhumain et le surhumain, beaucoup de truismes ayant 
prévalu sur la notion nietzschéenne de « surhomme » : est inhumain celui qui veut 
dominer les autres, ce qui évidemment « est mal » ! Aussi simpliste fut d’ailleurs 
l’argument consistant à affirmer qu’on a raison de chercher à être inhumain ou 
surhumain (peu importe…), puisqu’il faut libérer ses pulsions contre des lois toujours 
liberticides ; 
- enfin l’évitement du sujet aura également consisté à affirmer que « inhumanité » est 
un mot vide : comme il ne faut pas « essentialiser » l’homme et qu’il n’y a donc pas 
d’homme, il ne peut pas y avoir d’inhumain ni d’inhumanité… On aurait pu imaginer que 
l’argument fût adossé à une analyse précise de l’idée d’homme considérée comme 
« régulatrice » ou même comme « fiction », mais il n’en fut rien. 

 Pour bien faire, il fallait remarquer que l’adjectif « inhumain » ne s’applique jamais à une 
plante, à un animal ou même à une machine. « L’inhumanité » ne peut donc pas 
désigner l’ensemble des non-humains, ni la qualité commune à tout ce qui n’est pas 
homme. Outre qu’elle serait contraire à l’usage du terme, une telle définition manquerait 
singulièrement d’unité : elle couvrirait un ensemble hétéroclite d’êtres naturels ou 
artificiels que rien ne réunit réellement. En dressant ce constat, on se mettait alors sur 
la voie salutaire d’un paradoxe : loin de qualifier ce qui est radicalement étranger à 
l’homme, l’inhumanité apparaît comme ce qui lui appartient au contraire en propre. Lui 
seul peut effectivement en faire preuve lorsqu’il porte atteinte, par ses actes ou par ses 
discours, à la dignité humaine, lorsqu’il nie l’humanité de son semblable en le réduisant 
à l’état de chose, comme c’est le cas dans l’esclavage, ou encore lorsqu’il déchoit de 
sa condition d’homme en se livrant à des actes de bestialité ou de barbarie. Autrement 
dit, l’inhumanité ne désigne pas la négation de l’humanité ou son absence, mais plutôt 
sa privation, ce qui de l’intérieur s’oppose à elle. Comment un être humain peut-il donc 
devenir inhumain ? comment se fait-il que, seul parmi tous les êtres, ce soit précisément 
l'être humain qui puisse devenir inhumain et faire preuve d'inhumanité ? C’est en posant 
de telles questions qu’on pouvait parvenir à l'idée que l'humanité à laquelle s'oppose 
l'inhumanité n'est donc pas une donnée de fait, mais une norme.  
De bonnes copies pouvaient alors repérer la difficulté découlant d'un usage normatif du 
couple conceptuel humain/inhumain : qui et qu'est-ce qui définit cette norme ? Peut-elle 
prétendre à l'universalité ou n'est-elle jamais qu'une absolutisation indue de normes 



4 
 

culturelles particulières ? Les copies montraient alors comment des conceptions 
censément descriptives de l'humanité et de l'inhumanité, qui prétendent se référer à 
une essence, une nature intangible de l'humain, sont en réalité normatives, et se 
réfèrent à une norme culturelle non-universalisable. Des références à la sociologie et à 
l'anthropologie (Lévi-Strauss, Durkheim, Elias) ou à Montaigne étaient alors mobilisées, 
pour mettre en lumière le caractère ethnocentrique de nombreuses définitions de 
l'inhumanité - « nous appelons barbare ce qui n'est pas de notre usage ». Ainsi 
employé, le concept d'inhumanité apparaissait alors comme étant souvent un 
instrument politique de déshumanisation servant à dénier à certains hommes la qualité 
d'êtres humains et le droit au respect et à la considération morale qui en découlent par 
principe. Certaines copies proposaient dès lors, non pas de penser l'inhumanité à partir 
de sa cause, comme trahissant la non-humanité de certains hommes, mais à partir de 
ses effets ou de ses intentions, évalués à l'aune de principes moraux dont elles tentaient 
de justifier le caractère universalisable, souvent par une référence à Kant. Elles en 
profitaient également pour montrer que le qualificatif d'inhumain doit être appliqué à des 
actes et non à des êtres, pour éviter justement toute essentialisation. L'acte inhumain 
devenait alors celui qui a pour principe, pour effet, pour intention de nier radicalement 
la dignité humaine, de réduire activement certains hommes au statut de choses, c'est-
à-dire de les déshumaniser, en les traitant comme de purs moyens. Ainsi se voyait 
légitimée la désignation de la torture ou des crimes de génocide comme actes 
inhumains. D'autres copies assumaient une position relativiste, ou encore 
s'aventuraient à penser une inhumanité, non plus par défaut mais en quelque sorte par 
excès, la tirant alors avec Nietzsche du côté du surhomme, avec des résultats plus ou 
moins heureux, comme on a déjà pu dire. 
Les meilleures copies ont été celles qui ont manifesté un effort pour traiter le sujet 
proposé dans sa singularité, sans lui substituer un autre énoncé et sans se contenter 
de proposer une réflexion sur un « thème » général axé autour de l’inhumain comme 
non-humain, un adjectif (inhumain) n’étant d’ailleurs pas identique à un nom commun 
(l’inhumanité). Les bonnes copies ont négligé l’exclusion logique du non-humain et 
considéré frontalement que ce qui est inhumain n’est pas en extériorité absolue par 
rapport à ce qui est humain, mais qu’il est sa négation déterminée et produite en lui-
même et par lui-même. Dans cet ordre d’idées, de bonnes copies sollicitent la référence 
au « scelus nefas », ce crime extraordinaire qui se distingue du crime ordinaire, celui 
qu’aucune justice ni aucun châtiment ne peut annuler pour permettre au coupable de 
réintégrer l’humanité ; et elles se sont servies avec intelligence et beaucoup d’à propos 
des analyses proposées par Florence Dupont pour travailler Les Monstres de Sénèque. 
Il a ainsi été possible de montrer, de façon instruite et rigoureuse, de quelle façon le 
sujet interrogeait, pour les définir, les limites de l’humanité, non pas à partir du non-
humain, mais d’un être déjà toujours humain. On a dès lors construit de façon 
convaincante une réflexion éthique prenant appui à la fois sur le souci de la préservation 
de l’anéantissement de l’humain et sur la nécessité, symétrique d’éviter le rejet du 
semblable hors de ses frontières. 

 Pour finir, il n’est pas inutile de revenir sur des remarques qui ne sont que de pure 
forme, mais qui ont leur importance.  
Beaucoup de copies, cette année, se sont révélées d’une écriture très difficilement 
lisible, voire franchement indéchiffrable (lettres mal formées, barres sur les T et points 
sur les I absents, incapacité à écrire sur les lignes) ; mais aussi, de manière plus 
étonnante encore, elles ont été en nombre considérable à être raturées, griffonnées, 
ravaudées à grand renfort d'astérisques désordonnés et mitées de sauts de lignes 
aberrants. Les candidats doivent en prendre leur parti : les membres du jury ne sont 
pas tenus de déchiffrer l’indéchiffrable, ni d’entrer en peine de lire ce qui est illisible – 



5 
 

ce qui signifie que des copies badigeonnées d’encrages intempestifs ne donneront pas 
lieu à lecture et à évaluation, les candidats s’excluant ainsi d’eux-mêmes du concours.  
Dans un ordre d’idées analogue, on insistera sur le fait que la correction de la langue – 
de l’orthographe lexicale et grammaticale, ainsi que de la syntaxe – est essentielle à la 
valorisation d’une copie. On rappellera qu'il faut apprendre quel verbe commande quelle 
préposition, que les adjectifs s'accordent, que les verbes se conjuguent, que les 
phrases se ponctuent, que les accents ne sont pas optionnels, etc. 
Située à un peu plus de 10/20, la moyenne de l’épreuve est honorable et témoigne de 
la qualité du travail généralement accompli par les candidats. Certaines prestations sont 
très bonnes ou excellentes (40 copies sur un total de 305 copies corrigées ont obtenu 
une note située entre 16 et 20 !) et démontrent par le fait que la préparation aux divers 
concours ouverts aux khâgneuses et aux khâgneux de la voie B/L, mais aussi que le 
travail de ces derniers est encore et toujours d’un remarquable niveau académique. 

5. Les conseils aux futurs candidats  

 La dissertation philosophique n’est pas un exercice de spécialité, mais un exercice 
raisonnablement savant qui mobilise des connaissances – aucune n’est requise en 
particulier, mais un candidat au concours a suivi en hypokhâgne et en khâgne un 
enseignement généraliste substantiel et il est réputé « cultivé » – ainsi que des qualités 
rhétoriques et d’expression. Un tel exercice ne consiste pas plus à recenser ou à passer 
en revue toutes les positions possibles sur une question, mais à traiter un problème de 
manière ordonnée et progressive, travail qui exige tout à la fois d’être cohérent et 
conséquent, de construire une pensée en accord avec elle-même et avec les principes 
qu’elle pose. 

 Dans un tel contexte, deux séries de conseils sont utiles aux candidats, la première 
concernant la forme de leurs travaux, la seconde leur fond. 

 Pour ce qui concerne la forme de la dissertation, il faut : 
• s’attacher à une lecture précise de l’intitulé du sujet, dont il ne s’agit pas de définir 
chaque terme en lui-même et pour lui-même, comme par suite d’un découpage, mais 
plutôt de saisir l’unité signifiante en le considérant comme un syntagme dont les 
éléments sont rigoureusement solidaires. Il est vrai, le sujet « L’inhumanité » ne prêtait 
pas à cette faute de méthode, mais il faut garder à l’esprit que des sujets sont souvent 
composés de plusieurs termes et que c’est l’ensemble de ces derniers qui recèle la 
signification problématique de la locution proposée ; 
• avoir une utilisation précise des textes, résultant d’une lecture de première main et 
garantissant une restitution attentive et directe des pensées, des mots et des concepts 
utilisés par les auteurs convoqués. À cet égard, il ne faut jamais se contenter d’une 
phrase « emblématique » d’un auteur ou d’une généralité puisée dans un corpus 
incertain, mais bien prendre le temps de développer la pensée à laquelle on s’adosse 
sur le point précis qui intéresse la dissertation, non pour en faire état, seulement, mais 
pour nourrir le cheminement de réflexion dont la dissertation est la réalisation ; 
• dans le cours du développement, essayer de revenir avec mesure au sujet, non pas 
pour rappeler au correcteur qu’on l’a bien entendu, mais pour montrer à chaque étape 
comment, progressivement, on en exploite les opportunités théoriques ; 
• avancer de manière toujours critique, c’est-à-dire interroger et élucider les 
présupposés de ses propres affirmations, dans le cours du développement. 
Symétriquement, cela revient, non à juxtaposer les doctrines convoquées, mais à les 
discuter, à la fois en elles-mêmes et l’une relativement à l’autre (la démultiplication des 
références doctrinales restant, comme telle, un principe de confusion de la pensée et 
nullement la preuve d’une culture philosophique maîtrisée). L’usage des références doit 
obéir à un principe d’économie : mobiliser Aristote, Arendt, Kant, Marx, Bergson et 



6 
 

Platon au sein d’une même partie est à la fois inutile et contre-productif, car non 
seulement une telle accumulation interdit de développer précisément chacune de ces 
perspectives, mais elle conduit en outre bien souvent à juxtaposer sans ordre des 
résumés de doctrines difficilement conciliables. 

 Pour ce qui concerne le fond de la réflexion : 
• tout, dans la dissertation, dépend de la lecture et de l’interprétation du sujet. Par 
« interprétation », on n’entend pas une manière arbitraire ou relative d’en comprendre 
le sens, mais la détermination des opportunités théoriques qu’offre son intitulé. C’est 
aussi ce qu’on appelle « problématisation du sujet », à quoi il faut être particulièrement 
attentif, et qui concerne l’horizon théorique sur lequel on souhaite projeter ses 
analyses ; 
• ainsi, en l’occurrence, « L’inhumanité », ce n’est ni « L’animalité », ni « La cruauté » 
ou « La violence » ou encore « Le monde de la nature », et il convenait de déceler la 
frontière sémantique la plus opportune, non entre « l’humain » et « le non humain », 
mais entre deux modes peut-être radicalement distincts de l’humanité elle-même, 
susceptible d’osciller entre son humanité et son inhumanité. 
Bien des candidats ont réuni les qualités nécessaires à la composition d’une réflexion 
profonde et soutenue et se sont acquittés de l’exercice avec bonheur, démontrant par 
le fait qu’il s’agit d’une épreuve dont les exigences sont parfaitement ajustées à 
l’enseignement reçu. 
 


