sBce VS

Dissertation philosophique, programme BL
Conception HEC Paris
Session 2025

1. Le sujet

= L’inhumanité

2. Statistiques

305 copies ont été corrigées avec une moyenne de 10,05, un écart type de 3,83 et de notes
de 1 a 20.

3. Les attentes du jury

= L’épreuve de philosophie est normée par un certain nombre d’attentes formelles et
réflexives. Sur un plan général, ces attentes se résument (a) au traitement effectif du
sujet et non pas seulement de son théme, (b) a la rigueur de la construction de
'argument, (c) a la précision et a la propriété des références convoquées ou encore
des expériences ou des faits invoqués et (d) a la correction, voire a I'élégance de la
langue. Dans ce contexte, le jury n'attend des candidats qu’ils ne maitrisent aucune
ceuvre philosophique, littéraire ou culturelle déterminée, mais il sanctionne I'absence
manifeste de connaissances et de culture.

= Ces attentes se déclinent enfin toujours selon les exigences singuliéres du sujet
proposé ; elles constituent le cadre général d’évaluation des prestations écrites des
candidats.

4. Les remarques de corrections, commentaires synthétiques

= Souvent, la lecture et linterprétation du sujet proposé ont été hatives et tres
insuffisamment déterminées sur le plan conceptuel. Se focalisant formellement sur le
préfixe de la notion d’inhumanité — le négatif « in- » — les copies ont aussitét accusé des
défaillances problématiques significatives. Ainsi, au lieu d'assumer et d'interroger les
tensions qui traversent la notion proposée et les paradoxes qui jaillissent de son usage,
elles ont identifié I'inhumain et le non-humain (la pierre ou I'animal seraient inhumains)
et se sont bornées a une conception purement descriptive de la notion d'inhumanité,
référée a une introuvable essence ou nature de I'homme, définie tantét par la
propension a faire société, tantét par la raison, tantét par la morale — ou tout autre

élément d'un inventaire a la Prévert.
Comme automatisée, une telle démarche aboutissait fréquemment a soutenir qu'un étre
humain dépourvu de I'une ou de l'autre de ces qualités devenait par le fait inhumain :
ainsi des handicapés mentaux, des « fous », des enfants sauvages, etc. La capacité a
la moralité était, souvent, identifiée au fait d'agir moralement, qui devenait alors une
marque d'humanité, si bien que celui qui violait les reégles morales devenait par la-méme
1




inhumain — position d’ailleurs souvent attribuée de maniére trés erronée a Kant : ainsi
le menteur, le voleur et tout homme n'agissant pas selon I'impératif catégorique (jamais
nommé, néanmoins, encore moins explicité) devenaient-ils par la inhumains... La notion
d'inhumanité se dissolvait alors dans le non-humain ou s'élargissait a des dimensions
qui incluaient tout homme n'agissant pas systématiquement de maniére rationnelle,
morale, etc.
Le défaut qu’on rencontre ici est trés certainement lié aux difficultés que rencontrent
bien des candidats a construire une problématique dialectiquement viable. Et avec cette
difficulté se rencontre cette autre, qui consiste dans une insuffisante cohérence, voire
dans une contradiction interne de I'argument tenu. Un plan assez récurrent aura été,
par exemple, celui qui a consisté a affirmer (1) que I'inhumanité consiste dans ce qui
n’est pas humain, puis (2) gu’elle est le propre de ’homme, pour aboutir a ceci (3) qu’elle
est ce qui s'oppose a 'lhomme. Il est de fait surprenant et, malheureusement, assez
fréquent de voir que dans une méme copie et dans un méme argument on soutient des
positions diamétralement opposées, comme si elles étaient strictement équivalentes.
Or il est évident qu’on ne peut par exemple pas a la fois soutenir que 'lhumanité est le
fruit d’'un processus d’humanisation dont I'éducation et la culture sont le vecteur ; et
gu’elle est une qualité innée ou un « fondement naturel » que tous les hommes ont en
commun. Dans le premier cas, 'humanité apparait comme une conquéte qu'il faut
s’efforcer de préserver : elle est un bien précaire que I'on peut perdre ou dont on peut
étre dépouillé, ce qui donne sens au sujet. Dans le second cas, elle est au contraire
congue comme une donnée, une propriété naturelle de 'lhomme qui la posséde dés sa
naissance et qui fait corps avec lui. La notion d'inhumanité devient alors énigmatique,
car on voit mal comment ’homme pourrait, d'une maniére ou d’'une autre, se montrer
inhumain.
Certaines copies, qui ont fait le gros des notes moyennes, s'approchaient toutefois par
moments de reconnaitre, dans le couple conceptuel humanité/inhumanité, des
concepts normatifs, ou elles entrevoyaient tout au moins la tension entre un usage
prétendument descriptif et un usage normatif de ces termes, pressentant que pouvait
se poser le probléme de la confrontation entre universalisme et relativisme ; mais ces
intuitions étaient souvent presque aussitét recouvertes par les difficultés inhérentes a
une tentative de définition close d’'une « essence de I'homme ».
L’'inhumanité étant concue comme un négatif de 'humanité — de «l'essence de
’lhomme » —, on en reléve formellement quelque chose comme quatre approches
faussées :
- linhumanité peut étre considérée comme absence de pitié (les copies évoquent
généralement 'empathie, concept spongieux bien plus dans l'air du temps), Rousseau
étant parfois cité, mais de maniére trés approximative. Etonnamment, certains
considérent que I'hnomme a I'état de nature est inhumain et qu’il ne devient véritablement
humain que lorsqu'’il vit dans un Etat et sous des lois — sans qu'il ne s’agisse jamais de
proposer une analyse de la liberté morale par opposition a la liberté naturelle. Pas
d'analyse non plus de la pitié comme identification a la nature sensible et a celui qui
souffre ; rien sur la piti€ comme ce qui vient tempérer I'amour de soi. D'autres
considérent au contraire que I'nomme était bon a I'état de nature, mais que la société
I'a dépravé et rendu inhumain, mais sans expliquer pour autant en quoi peut consister
cette inhumanité : est-elle I'effet de I'amour-propre ? suffit-il de se préférer a autrui et
de chercher son bien propre pour étre inhumain ? On pouvait aussi bien dire que
I'amour-propre, qui fait que chacun, se comparant aux autres, cherche a I'emporter,
produit des conduites trés ordinaires et trés humaines !
- concevoir I'inhumanité comme « cruauté » était dans certaines copies une option plus
raisonnable, la cruauté mobilisant potentiellement des trésors d’invention et de
rationalité, mais la perspective ainsi ouverte était bien trop souvent traitée de maniére
2



anecdotique et biaisée. Principalement adossé a des exemples empruntés a I'histoire —
Hitler, au premier chef, mais également, sous forme de catalogue, I'esclavage, la
colonisation, la discrimination a I'égard des homosexuels, la peine de mort, les prisons,
la répression des Ouighours, Giséle Pélicot, la maltraitance animale etc. — 'argument
se dissolvait dans I'anecdote et se dispensait de toute analyse. La référence aux
Diaboliques de Barbey d’Aurevilly pouvait étre pertinente, mais est restée suggérée.
Les copies ne s’engageaient a tort presque jamais dans une analyse du mal; par
exemple, le « mal radical », chez Kant, constitue-t-il 'inhumanité de 'lhomme ? Manquer
a la loi est-ce étre inhumain, et sous quelles conditions ?

Le relativisme étant I'obsession de beaucoup, on soutenait dans le méme élan que la
colonisation fut inhumaine et qu'on n’a pas le droit de juger les comportements des
autres hommes, les cannibales ; on déclarait inhumain ce qu’on est incapable de
comprendre des us et des coutumes des autochtones, etc. Pour résumer de tels
arguments fallacieux, ils se résumaient a dire : si quelque comportement est inhumain
selon mon jugement, c’est qu’il m’est étranger, car je ne suis pas suffisamment ouvert
a l'autre, et donc rien n’est proprement inhumain — il suffit de connaitre les hommes
pour ne plus les considérer comme inhumains ! L’analyse aurait a la limite pu se tenir,
mais il elt fallu convoquer Térence ou Spinoza, toujours absents des propos ;
- ou encore, l'inhumanité, c’est « 'au-dela de ’'homme » : le sage stoicien qui se drape
dans son indifférence serait inhumain — mais en quoi ? La distinction n’a pratiquement
jamais été travaillée entre I'inhumain et le surhumain, beaucoup de truismes ayant
prévalu sur la notion nietzschéenne de « surhomme » : est inhumain celui qui veut
dominer les autres, ce qui évidemment « est mal » | Aussi simpliste fut d’ailleurs
argument consistant a affirmer qu'on a raison de chercher a étre inhumain ou
surhumain (peu importe...), puisqu’il faut libérer ses pulsions contre des lois toujours
liberticides ;

- enfin I'évitement du sujet aura également consisté a affirmer que « inhumanité » est
un mot vide : comme il ne faut pas « essentialiser » ’'homme et qu’il n’'y a donc pas
d’homme, il ne peut pas y avoir d'inhumain ni d'inhumanité... On aurait pu imaginer que
'argument fOt adossé a une analyse précise de I'idée d’homme considérée comme
« régulatrice » ou méme comme « fiction », mais il n’en fut rien.

Pour bien faire, il fallait remarquer que I'adjectif « inhumain » ne s’applique jamais a une
plante, a un animal ou méme a une machine. « L'inhumanité » ne peut donc pas
désigner I'ensemble des non-humains, ni la qualité commune a tout ce qui n’est pas
homme. Outre qu’elle serait contraire a 'usage du terme, une telle définition manquerait
singulierement d’unité : elle couvrirait un ensemble hétéroclite d’étres naturels ou
artificiels que rien ne réunit réellement. En dressant ce constat, on se mettait alors sur
la voie salutaire d’un paradoxe : loin de qualifier ce qui est radicalement étranger a
’lhomme, 'inhumanité apparait comme ce qui lui appartient au contraire en propre. Lui
seul peut effectivement en faire preuve lorsqu’il porte atteinte, par ses actes ou par ses
discours, a la dignité humaine, lorsqu’il nie 'lhumanité de son semblable en le réduisant
a I'état de chose, comme c’est le cas dans 'esclavage, ou encore lorsqu’il déchoit de
sa condition d’homme en se livrant a des actes de bestialité ou de barbarie. Autrement
dit, 'inhumanité ne désigne pas la négation de 'humanité ou son absence, mais plutot
sa privation, ce qui de l'intérieur s’oppose a elle. Comment un étre humain peut-il donc
devenir inhumain ? comment se fait-il que, seul parmi tous les étres, ce soit précisément
I'étre humain qui puisse devenir inhumain et faire preuve d'inhumanité ? C’est en posant
de telles questions qu’on pouvait parvenir a I'idée que I'numanité a laquelle s'oppose
linhumanité n'est donc pas wune donnée de fait, mais une norme.
De bonnes copies pouvaient alors repérer la difficulté découlant d'un usage normatif du
couple conceptuel humain/inhumain : qui et qu'est-ce qui définit cette norme ? Peut-elle
prétendre a l'universalité ou n'est-elle jamais qu'une absolutisation indue de normes

3



culturelles particuliéeres ? Les copies montraient alors comment des conceptions
censément descriptives de I'humanité et de l'inhumanité, qui prétendent se référer a
une essence, une nature intangible de I'hnumain, sont en réalité normatives, et se
référent a une norme culturelle non-universalisable. Des références a la sociologie et a
I'anthropologie (Lévi-Strauss, Durkheim, Elias) ou a Montaigne étaient alors mobilisées,
pour mettre en lumiére le caractére ethnocentrique de nombreuses définitions de
l'inhumanité - « nous appelons barbare ce qui n'est pas de notre usage ». Ainsi
employé, le concept d'inhumanité apparaissait alors comme étant souvent un
instrument politique de déshumanisation servant a dénier a certains hommes la qualité
d'étres humains et le droit au respect et a la considération morale qui en découlent par
principe. Certaines copies proposaient dés lors, non pas de penser l'inhumanité a partir
de sa cause, comme trahissant la non-humanité de certains hommes, mais a partir de
ses effets ou de ses intentions, évalués a I'aune de principes moraux dont elles tentaient
de justifier le caractére universalisable, souvent par une référence a Kant. Elles en
profitaient également pour montrer que le qualificatif d'inhumain doit étre appliqué a des
actes et non a des étres, pour éviter justement toute essentialisation. L'acte inhumain
devenait alors celui qui a pour principe, pour effet, pour intention de nier radicalement
la dignité humaine, de réduire activement certains hommes au statut de choses, c'est-
a-dire de les déshumaniser, en les traitant comme de purs moyens. Ainsi se voyait
Iégitimée la désignation de la torture ou des crimes de génocide comme actes
inhumains. D'autres copies assumaient une position relativiste, ou encore
s'aventuraient a penser une inhumanité, non plus par défaut mais en quelque sorte par
exces, la tirant alors avec Nietzsche du c6té du surhomme, avec des résultats plus ou
moins heureux, comme on a déja pu dire.

Les meilleures copies ont été celles qui ont manifesté un effort pour traiter le sujet
proposé dans sa singularité, sans lui substituer un autre énoncé et sans se contenter
de proposer une réflexion sur un « theme » général axé autour de I'inhumain comme
non-humain, un adjectif (inhumain) n’étant d’ailleurs pas identique @ un nom commun
(Pinhumanité). Les bonnes copies ont négligé I'exclusion logique du non-humain et
considéré frontalement que ce qui est inhumain n’est pas en extériorité absolue par
rapport a ce qui est humain, mais qu’il est sa négation déterminée et produite en lui-
méme et par lui-méme. Dans cet ordre d’idées, de bonnes copies sollicitent la référence
au « scelus nefas », ce crime extraordinaire qui se distingue du crime ordinaire, celui
gu’aucune justice ni aucun chatiment ne peut annuler pour permettre au coupable de
réintégrer 'lhumanité ; et elles se sont servies avec intelligence et beaucoup d’a propos
des analyses proposées par Florence Dupont pour travailler Les Monstres de Sénéque.
Il a ainsi été possible de montrer, de facon instruite et rigoureuse, de quelle facon le
sujet interrogeait, pour les définir, les limites de 'humanité, non pas a partir du non-
humain, mais d’'un étre déja toujours humain. On a dés lors construit de facon
convaincante une réflexion éthique prenant appui a la fois sur le souci de la préservation
de l'anéantissement de I'humain et sur la nécessité, symétrique d’éviter le rejet du
semblable hors de ses frontieres.

Pour finir, il n’est pas inutile de revenir sur des remarques qui ne sont que de pure
forme, mais qui ont leur importance.

Beaucoup de copies, cette année, se sont révélées d’'une écriture trés difficilement
lisible, voire franchement indéchiffrable (lettres mal formées, barres sur les T et points
sur les | absents, incapacité a écrire sur les lignes); mais aussi, de maniére plus
étonnante encore, elles ont été en nombre considérable a étre raturées, griffonnées,
ravaudées a grand renfort d'astérisques désordonnés et mitées de sauts de lignes
aberrants. Les candidats doivent en prendre leur parti : les membres du jury ne sont
pas tenus de déchiffrer I'indéchiffrable, ni d’entrer en peine de lire ce qui est illisible —

4



ce qui signifie que des copies badigeonnées d’encrages intempestifs ne donneront pas
lieu a lecture et a évaluation, les candidats s’excluant ainsi d’eux-mémes du concours.
Dans un ordre d’'idées analogue, on insistera sur le fait que la correction de la langue —
de l'orthographe lexicale et grammaticale, ainsi que de la syntaxe — est essentielle a la
valorisation d’une copie. On rappellera qu'il faut apprendre quel verbe commande quelle
préposition, que les adjectifs s'accordent, que les verbes se conjuguent, que les
phrases se ponctuent, que les accents ne sont pas optionnels, etc.
Située a un peu plus de 10/20, la moyenne de I'épreuve est honorable et témoigne de
la qualité du travail généralement accompli par les candidats. Certaines prestations sont
trés bonnes ou excellentes (40 copies sur un total de 305 copies corrigées ont obtenu
une note située entre 16 et 20 !) et démontrent par le fait que la préparation aux divers
concours ouverts aux khagneuses et aux khagneux de la voie B/L, mais aussi que le
travail de ces derniers est encore et toujours d’'un remarquable niveau académique.

5. Les conseils aux futurs candidats

= La dissertation philosophique n’est pas un exercice de spécialité, mais un exercice
raisonnablement savant qui mobilise des connaissances — aucune n’est requise en
particulier, mais un candidat au concours a suivi en hypokhagne et en khagne un
enseignement généraliste substantiel et il est réputé « cultivé » — ainsi que des qualités
rhétoriques et d’expression. Un tel exercice ne consiste pas plus a recenser ou a passer
en revue toutes les positions possibles sur une question, mais a traiter un probléme de
maniére ordonnée et progressive, travail qui exige tout a la fois d’étre cohérent et
conséquent, de construire une pensée en accord avec elle-méme et avec les principes
qu’elle pose.

= Dans un tel contexte, deux séries de conseils sont utiles aux candidats, la premiére
concernant la forme de leurs travaux, la seconde leur fond.

= Pour ce qui concerne la forme de la dissertation, il faut :
* s’attacher a une lecture précise de l'intitulé du sujet, dont il ne s’agit pas de définir
chaque terme en lui-méme et pour lui-méme, comme par suite d’'un découpage, mais
plutét de saisir l'unité signifiante en le considérant comme un syntagme dont les
eléments sont rigoureusement solidaires. Il est vrai, le sujet « L'inhumanité » ne prétait
pas a cette faute de méthode, mais il faut garder a 'esprit que des sujets sont souvent
composés de plusieurs termes et que c’est 'ensemble de ces derniers qui recéle la
signification problématique de la locution proposée ;
 avoir une utilisation précise des textes, résultant d’'une lecture de premiére main et
garantissant une restitution attentive et directe des pensées, des mots et des concepts
utilisés par les auteurs convoqués. A cet égard, il ne faut jamais se contenter d’une
phrase « emblématique » d’'un auteur ou d’une généralité puisée dans un corpus
incertain, mais bien prendre le temps de développer la pensée a laquelle on s’adosse
sur le point précis qui intéresse la dissertation, non pour en faire état, seulement, mais
pour nourrir le cheminement de réflexion dont la dissertation est la réalisation ;
* dans le cours du développement, essayer de revenir avec mesure au sujet, non pas
pour rappeler au correcteur qu’on I'a bien entendu, mais pour montrer a chaque étape
comment, progressivement, on en exploite les opportunités théoriques ;
» avancer de maniére toujours critique, c’est-a-dire interroger et élucider les
présupposés de ses propres affirmations, dans le cours du développement.
Symétriquement, cela revient, non a juxtaposer les doctrines convoquées, mais a les
discuter, a la fois en elles-mémes et I'une relativement a I'autre (la démultiplication des
références doctrinales restant, comme telle, un principe de confusion de la pensée et
nullement la preuve d’une culture philosophique maitrisée). L'usage des références doit
obéir a un principe d’économie : mobiliser Aristote, Arendt, Kant, Marx, Bergson et

5



Platon au sein d'une méme partie est a la fois inutile et contre-productif, car non
seulement une telle accumulation interdit de développer précisément chacune de ces
perspectives, mais elle conduit en outre bien souvent a juxtaposer sans ordre des
résumeés de doctrines difficilement conciliables.

Pour ce qui concerne le fond de la réflexion :

 tout, dans la dissertation, dépend de la lecture et de linterprétation du sujet. Par
« interprétation », on n’entend pas une maniére arbitraire ou relative d’en comprendre
le sens, mais la détermination des opportunités théoriques qu’offre son intitulé. C’est
aussi ce qu’on appelle « problématisation du sujet », a quoi il faut étre particulierement
attentif, et qui concerne I'horizon théorique sur lequel on souhaite projeter ses
analyses ;

« ainsi, en l'occurrence, « L’'inhumanité », ce n'est ni « L’animalité », ni « La cruauté »
ou « La violence » ou encore « Le monde de la nature », et il convenait de déceler la
frontiére sémantique la plus opportune, non entre « 'humain » et « le non humain »,
mais entre deux modes peut-étre radicalement distincts de I'humanité elle-méme,
susceptible d’osciller entre son humanité et son inhumanité.

Bien des candidats ont réuni les qualités nécessaires a la composition d’'une réflexion
profonde et soutenue et se sont acquittés de I'exercice avec bonheur, démontrant par
le fait qu’il s’agit d’'une épreuve dont les exigences sont parfaitement ajustées a
'enseignement regu.



