sBce VS

Dissertation philosophique programme ENS ULM/A/L - ENS Lyon

Conception ESSEC - HEC Paris
Session 2025

1. Le sujet

= Le prix de la vertu

2. Statistiques

303 copies ont éte corrigées, avec une moyenne de 10,92, un écart type de 3,54 et des
notes de 1,50 a 20.

3. Les attentes du jury

= L’épreuve de philosophie est normée par un certain nombre d’attentes formelles et

réflexives. Sur un plan général, ces attentes se résument (a) au traitement effectif du
sujet et non pas seulement de son theme, (b) a la rigueur de la construction de
'argument, (c) a la précision et a la propriété des références convoquées ou encore
des expériences ou des faits invoqués et (d) a la correction, voire a I'élégance de la
langue. Dans ce contexte, le jury n'attend des candidats qu’ils ne maitrisent aucune
ceuvre philosophique, littéraire ou culturelle déterminée, mais il sanctionne I'absence
manifeste de connaissances et de culture.

Ces attentes se déclinent selon les exigences singulieres du sujet proposé ; elles
constituent le cadre général d’évaluation des prestations écrites des candidats.

4. Les remarques de corrections, commentaires synthétiques

= Dans leur grande majorité, les candidats ont su tirer parti de leur formation et de leurs

connaissances acquises, ce qui s'est traduit par une moyenne de I'épreuve tout a fait
satisfaisante située a 10,92.

La qualité de I'expression écrite semble toutefois Iégerement inférieure ; on ne saurait
donc trop insister sur la nécessité de soigner la syntaxe et I'orthographe, dont
l'insuffisance nuit a la lisibilité de la copie et donc fatalement a son évaluation. Les
confusions, par exemple, entre le participe passé et l'infinitif, entre le pluriel des noms
et celui des verbes ont refait leur apparition, méme parfois dans des copies relativement
abouties du point de vue de la compréhension du sujet de la construction de
I'argumentation. Il importe que les candidats le sachent : la correction de la langue est
un fondement de la pratique dissertative.

On a pu noter que beaucoup de copies se sont appuyées sur des références littéraires,
la plupart du temps en lien avec le programme de Lettres et de ASH. La Princesse de
Cleves et le Laboratoire des cas de conscience ont sans conteste été des lectures

1



profitables pour de nombreux candidats. Il est toujours intéressant d’étayer une
approche philosophique a I'aide d’'une culture plus large, en incluant des références
propres a la littérature. Mais ne citer que des références littéraires, sans convoquer a
aucun moment, aucune référence philosophique, peut laisser penser que le candidat
n'était pas parfaitement prét a traiter ce sujet de philosophie.
Pour ce qui concerne le sujet, il ne présentait pas de difficulté de lecture particuliére, a
la condition d'en lire l'intitulé convenablement, ce qui commencait par le fait de prendre
I'expression « Le prix de la vertu » comme un tout au lieu, comme trop souvent, de
couper la formule en tranches. La découpe de la locution conduisait assez
inévitablement a opérer des substitutions plus ou moins hasardeuses aux termes qui le
constituaient pour parvenir a une simplification allant a rebours de ce qui était demandé
aux candidats et candidates, a savoir de déployer méthodiquement les dimensions de
la formulation soumise a leur sagacité. Typiquement, « le prix » devenait « le sacrifice »
ou a l'inverse « la récompense », et « la vertu » devenait « le devoir moral » ou bien
« les normes sociales ». La formulation retenue est alors réduite a la question des
efforts requis pour accomplir son devoir ou bien a celle de la gratification qui
accompagne cet accomplissement, interrogations qui constituent indubitablement des
aspects du sujet, mais non pas les seuls, ni peut-étre méme les principaux. En
conséquence, le sens économique de « prix », directement considéré comme ayant une
signification « métaphorique », était massivement omis ou évacué dés les premiéres
lignes de l'introduction.

Le sujet proposé questionnait la maniére dont nous portons un intérét a la vertu, dont
nous regardons ce qui, dans la vertu, peut étre I'objet d’'une valorisation : ce qu’elle
réalise de nous (au sens d’'un accomplissement), ce qu’elle rend possible ou favorise
au sein de la vie en société (une coexistence, sinon heureuse, du moins pacifique,
quand la vertu est une disposition a la pudeur ou a la justice), ce qu’elle aide a idéaliser
pour chacun et pour le monde en général (un horizon de sens pour espérer le meilleur
de 'humanité). Mais, comme on lit dans une copie, « si le prix est bien ce qui sert a
indiquer la valeur, pour la rendre commensurable et échangeable, il n’a rien de gratuit ;
alors que la vertu, comprise comme une qualité morale, demande au contraire le refus
du calcul, une action désintéressée » — belle formulation de I'une des tensions du sujet.
Parfois, I'attention des candidats est allée jusqu’a se porter sur la compréhension de la
préposition « de », sans mauvais effet de séparation analytique des termes du sujet (le
trop scolaire « découpage »). « Parler d’'un prix de la vertu, c’est soit signifier la force
morale qu’elle demande absolument et qui la rend, d'une certaine maniére,
inestimable ; soit attribuer une importance a la vertu, selon nos désirs et nos intéréts,
c’est-a-dire selon ce que la vertu nous apporte ». Car le prix peut étre effectivement
celui que la vertu posséde ou qu’elle peut exiger en vertu de sa valeur : étant une qualité
absolue, ne peut-elle pas requérir tous les sacrifices ? Ou encore celui qu’on lui confére
en fonction du réle qu’on lui fait jouer (sa fonction pour soi), relativement a I'acception
qgu’on lui donne (qu’elle soit I'expression d’'une puissance, d’'une raison d’étre ou d’'une
disposition éthique et/ou politique).

En somme, pour résumer, de nombreuses copies ont procédé a un examen pertinent
de la notion de prix en distinguant bien la dimension économique qui assimile le prix a
un colt mesurable et objectif, et une dimension plus axiologique faisant de Iui un
synonyme de « valeur ». Mais l'estimation de la valeur a pu étre plus subjective et
relative que celle du colt, ce qui a souvent créé une indécision inclinant vers une
réflexion sur la morale réduite a une alternative entre subjectivité et objectivité.
Toutefois, de bonnes analyses ont clairement posé, dés I'introduction, les deux sens
que le sujet pouvait avoir, « Le prix de la vertu » pouvant désigner aussi bien I'effort ou
méme le sacrifice que cela demande d’étre vertueux ; que la vertu elle-méme, qui
constitue sa propre récompense.



= Copies notées en-dessous de 08
Les notes les plus basses, c’est-a-dire inférieures ou égales a 5/20, s'expliquent par
des travaux lourdement inachevés, imprécis conceptuellement, avec un usage
superficiel des références et parfois une langue écrite sémantiquement ou
syntaxiqguement incorrecte. Ainsi, par exemple, une copie évaluée a 4/20 remplace
« prix » par « valeur », « vertu » par « qualités morales, c'est-a-dire actions tendant vers
le bien » : d'emblée ce qui devrait étre distingué et articulé est confondu et le sens de
I'expression est considérablement réduit. Les exemples sont triviaux, « le prix de la
vertu » s'illustrant par l'effort d'aller se coucher conformément aux instructions
parentales contre la tentation de jouer aux jeux vidéo en ligne avec ses amis. La copie
cite le nom d'Aristote, accompagné, sans développement, de l'assertion selon laquelle
la vertu conduit au bonheur « via I'habitude ». La vertu est considérée comme un idéal,
mais au sens ordinaire et déformé d'un « optimal », a savoir du « meilleur scénario
possible ». Tout cela ne permet pas de développer une réflexion suffisamment
soutenue, comme ['atteste d’ailleurs un devoir qui n’excéde en l'occurrence pas 3
pages.
Une note supérieure a 5/20 mais inférieure a 8/20 caractérise une prestation encore
trés insuffisante, mais tout de méme minimalement structurée, développée ou inspirée.
Par exemple, une copie se demande trés justement si, puisque la valeur de la vertu
pourrait tenir a elle-méme comme a l'approbation et a la désapprobation sociale, la
fixation d'un prix marchand ne permettrait pas de s'accorder sur la vertu. C'était un angle
d'attaque parfaitement recevable, doublé d'une intuition trés intéressante — mais
absolument pas explicitée — suivant laquelle on ne pourrait étre vertueux qu'en étant
immoral. Le propos était sans doute de dire que la vertu consistait en un engagement
éthique a choisir un cours d'action, sans pouvoir s'appuyer sur un code a la signification
transparente ou lorsque la régle morale est inopérante. Mais le fil conducteur n'est pas
bien tenu dans l'introduction, encore moins dans le développement: il y a trop de
questionnements flous (sur la morale en général) qui parasitent la réflexion, et une
structuration trés insuffisante de I'argument principal. Dans ce contexte, une vague
mention du « militarisme » de Platon ou du nom de Montaigne ne sauraient constituer
un usage approprié des références. L'accumulation d'exemples allusifs ne fait pas non
plus une démonstration convaincante.
Les copies rangées dans cette catégorie limitent souvent de maniére unilatérale et
rigide le sens de la locution « Le prix de la vertu », qui devient : « le sacrifice qu'il faut
faire pour étre vertueux ». Outre cette simplification, la dialectique est elle-méme trés
défectueuse, puisqu’elle se résume a alterner entre une conception de la vertu comme
propriété naturelle (d’ou le correcteur est supposé conclure qu'elle ne requiert aucun
effort) ou comme acquise (et donc, semblerait-il, au prix d'un labeur pénible qui nous
forcerait a nous écarter de notre inclination naturelle).

= Copies notées entre 08 et 12
Les copies entre 8/20 et 12/20 ont été les plus nombreuses. La plupart d'entre elles
suivent une démarche consistant a interpréter « Le prix de la vertu » comme « Le codt
de la vertu » et, par une extension sémantique réputée naturelle, comme désignant « la
récompense qui attend le vertueux ». Cela étant dit, le probléme consiste sans doute a
savoir d'abord si le jeu en vaut la chandelle, c'est-a-dire si la gratification est a la hauteur
des efforts consentis pour se conformer a la morale. Et les candidats et candidates de
remarquer bien souvent qu'il convient de déplacer la question hors d'un calcul intéressé
pour caractériser la vertu comme étant précisément ce qui reléve de I'absolu, et non de



ce qui peut étre mis en équivalence dans une relation instrumentale avec des biens,
sacrifiés ou espérés.
On assistait alors généralement a un développement construit sur des variations autour
de deux plans types. Dans le premier cas, la vertu est d'abord considérée comme un
effort colteux, sinon contre-nature, impliquant de faire violence aux inclinations et aux
aspirations spontanées de I'hnomme (Platon est souvent mobilisé autour d'une référence
trop souvent simplifiée a la tripartition de I'ame). Mais, loin de consister uniquement
dans un corpus de régles rigides, elle est un moyen d'obtenir le bonheur ou la sagesse,
qui en tiendraient lieu de récompense et finalement de raison d'étre. La définition
aristotélicienne de la vertu est a cet égard souvent bien connue et bien déployée par
les candidats et les candidates, et les sagesses antiques — stoicisme et épicurisme
parfois, épicurisme le plus souvent — sont des références communément lues
également. Il n'en reste pas moins que, dans une derniére partie, kantienne plus qu'a
son heure, on pose le caractére non instrumental, non utilitaire et finalement non relatif
— donc non calculable — de la vertu, de sorte qu'elle n'a plus de « prix », en sorte que
ce qui fait sa valeur (certains de ces travaux renvoient explicitement a la distinction
kantienne entre le prix et la dignité) est de ne pas pouvoir étre réduite a un calcul
d'intéréts. Dans le meilleur des cas, la copie mobilise ce que Kant dit de I'espérance en
s'efforcant de la distinguer d'une attente intéressée. Parfois, la réflexion sollicite
I'éthique lévinassienne dans une sorte d'éloge du surérogatoire, de la vertu comme une
sorte d'excés permanent relativement aux codifications du « devoir ». Cl'est
philosophiquement Iégitime, a défaut d'étre toujours convaincant, mais cela ne rétablit
pas ce qui manque a la dissertation, a savoir I'élucidation de la mise en équivalence de
la vertu avec autre chose. Les candidats et les candidates qui empruntent cette voie
caractérisent donc alternativement «le prix de la vertu » comme «le colt », «la
récompense », « la valeur de la vertu ».
Mais une telle fagon de procéder ne permet pas de conduire la réflexion suffisamment
loin. En effet 1/ La question du colt ou du sacrifice qu'exige la vertu est implicitement
assimilée a un calcul d'utilité sans que ne soit jamais posée la question des modalités
pratigues de ce calcul, et notamment du mécanisme de fixation du systeme
d'équivalence qui guide par exemple le raisonnement moral épicurien ou méme
utilitariste. 2/ Tout aussi implicitement, la récompense du vertueux est supposée infinie
— le bonheur ou le Souverain Bien — et donc incommensurable a tout sacrifice,
nécessairement fini, que le sujet moral consent a faire a la vertu. 3/ Puisque ce qui fait
le sens propre du sujet — le fait que I'on puisse échanger la vertu contre autre chose qui
lui soit équivalent — n'est jamais explicité, le renversement de la derniére partie — la
vertu se situe hors calcul d'intérét — apparait comme une affirmation arbitraire et
dogmatique, avancée parce qu’elle serait indispensable a une conception acceptable
de la morale. Il est trés symptomatique que pas une seule copie n'ait mentionné la
prétention des sophistes a monnayer l'enseignement de la vertu, fort peu évoquent la
querelle des indulgences, et que quasiment aucune n’ait donné les détails du calcul
félicifique benthamien ou méme de I'évaluation épicurienne des plaisirs. Le sens le plus
flagrant de la formulation du sujet a ainsi été trés largement ignoré ou peut-étre méme
evité.
On trouve toutefois une deuxieme forme un peu plus élaborée de plan-type, mais
souvent trés mal exécutée. La premiére partie consistait a mettre en balance les colts
de I'effort vertueux et les bénéfices attendus : Platon, Epicure, et les diverses sagesses
grecques servaient généralement le propos. Etrangement, on trouve des références a
Aristote quelque peu déséquilibrées dans la mesure ou elles mettent I'accent sur la
pénibilité de I'actualisation de la disposition a agir droitement ; et plus souvent qu'on ne
le voudrait, on retrouve le contresens (ou du moins les raccourcis sérieusement
discutables) qui veut que ce qui est naturel serait « gratuit », donc de prix nul, doublé
4



d'une confusion entre la disposition et son actualisation. Aristote n'est donc pas toujours
bien servi, puisque nombre de copies le font affirmer de maniére contradictoire que la
vertu est spontanée (une disposition naturelle) et qu'elle est acquise (son actualisation
demande un effort volontaire). La deuxiéme partie, reposant sur la dialectique un peu
faussée selon laquelle « naturel » égale « prix nul » et « artificiel » égale « colteux », a
beau jeu de montrer que puisque la vertu est rapportée a des normes morales multiples,
contingentes et pour tout dire socio-culturelles, elle est simultanément hypocrite (c'est
une apparence de vertu qu'on cherche a acquérir pour en recueillir un profit de
distinction sociale) et aliénante (les morales judéo-chrétiennes invitent a rien moins
qu'au sacrifice de la vie, au retournement de la vie contre elle-méme). La encore, la
dialectique est mal assurée, notamment quand l'argumentation se contente de
juxtaposer une critique de la vertu d'inspiration janséniste/moraliste et une critique
d'inspiration nietzschéenne — quoique les deux puissent étre articulées (voir le §103
d'Aurore, par exemple, dans lequel Nietzsche explicite les deux maniéres de nier la
moralité, la sienne faisant contraste avec celle de La Rochefoucauld). La troisieme
partie faisait souvent l'impasse sur ce que Nietzsche substitue au couple bien/mal et
donc sur ce qu'une éthique de la volonté de puissance — de l'accroissement de la
puissance d'agir, d'affecter et d'étre affecté — pouvait avoir a nous dire sur le sujet. Elle
se contentait bien souvent d'en appeler a une éthique personnelle et non plus a un
ensemble de valeurs socialement incorporées, ou parfois a un « engagement »
sartrien ; d'autres fois a une éthique de l'altérité rapportée a Lévinas. Dans le meilleur
des cas, la réflexion a pointé vers ce que Foucault appelle « subjectivation morale »,
c'est-a-dire vers ce souci de soi en tant que construction de soi par soi, construction
d'un sujet apte a obéir a un code, a ajuster conduite, pensées et paroles au style de vie
qu'il s'est choisi. Mais la référence n'est jamais donnée en tant que telle et l'idée trés
succinctement évoquée.

Au bout du compte, les copies ayant suivi ce second schéma directeur ont été plus
nombreuses que celles qui ont suivi le premier a étre notées au-dessus de la moyenne,
parce que la dialectique en était moins rustique, méme si I'argumentation était souvent
plus hasardeuse et les références un peu plus sujettes aux contresens.

Copies notées entre 13 et 15
Les copies évaluées entre 13/20 et 15/20 sont parfois mal structurées, parfois
imprécises dans l'usage des références, parfois construites autour d'une
compréhension pauvre du sujet et en apparence similaires aux prestations classées
dans le groupe précédent. Mais elles s'en détachent parce qu'elles vont un cran au-dela
dans I'approfondissement de la réflexion. Ainsi, on ne dira pas simplement que la vertu
est une norme sociale intériorisée, mais on se référera a Hegel, Bergson ou Durkheim
pour dire que les normes sociales peuvent aussi avoir un contenu éthique et qu'elles
peuvent exprimer lindividualité et non seulement la réprimer. On ne dira pas
simplement que la vertu est hors calcul moral, on suggérera en outre qu'étant absolue,
on en éprouve le prix — le colt tout autant que la valeur — lorsqu'elle s'oppose a elle-
méme, parce que la vertu n'est pas seulement une valeur, mais la réalisation d'une
valeur. On ne se demandera enfin pas uniquement si la vertu est un moyen ou bien une
fin, mais si elle est dans l'agent, dans son acte, ou dans ses conséquences.
Par exemple, une réflexion s'ouvre sur le dilemme de Jean Valjean exposé dans le
chapitre « Tempéte sous un crane » des Misérables. Le conflit n'est pas tant entre
I'intérét sensible de Valjean/Madeleine a éviter le bagne, et la justice qu'il doit au pauvre
Champmathieu arrété a sa place, mais plutét le conflit entre ce qu'il doit aussi bien a
Cosette et méme a ses administrés de Faverolles. Cela permet au candidat de rapporter
la vertu, non pas simplement et vaguement au devoir moral ou aux normes sociales,
mais a la réalisation d'un idéal, donc a la mise en pratique des valeurs. L'introduction
5



aura été confuse, mais contrairement a bon nombre de copies, elle problématisait
sensiblement le concept de vertu en se demandant si elle est dans le sujet agissant
(comme intention ? comme trait de caractére ?), dans I'acte lui-méme (qui donnerait a
voir I'excellence) ou bien dans les conséquences de I'acte. Ainsi la question est assez
clairement posée de savoir si le prix de la vertu est affaire de comparaison entre la vertu
comme moyen et la fin qu'elle permet d'atteindre — qu'il s'agisse du Souverain Bien ou
de la maximisation des utilités.
Prise en charge dans une premiére partie, la question mobilise Aristote, Durkheim et
I'utilitarisme, dans un propos certes confus, mais suggestif. Le bonheur consistant dans
I'actualisation de notre nature, la vertu étant le moyen d'une telle actualisation, le monde
social et politique étant le lieu de cette réalisation (Aristote), la vertu apparait comme
I'objet d'une sanction lui fixant son prix : une échelle de chatiments et de récompenses
produite socialement. Mais la vertu n'est pas monolithique et la « division morale » est
bonne, pour que, les temps changeants, un corps social soit en mesure de s'adapter en
puisant dans certaines de ses parties des idées morales nouvelles. C'est pourquoi le
prix de la vertu consiste dans un certain décalage de la conscience morale avec elle-
méme, interdisant toute fossilisation dans la tranquillité d'un code bien établi
(Durkheim). Revenant en arriére, 'argument pose que I'échelonnement des sanctions
et des peines — constituant le prix de la vertu — est en réalité une forme d'utilitarisme —
dont la critique est un peu rapide, portant sur le relativisme et sur l'autorisation de
moyens immoraux si la fin est vertueuse. Cette partie est néanmoins riche en ce qu'elle
suggeére une critique du monolithisme de la vertu comme simple conformité des actes
a un code, comme bonne conscience vite acquise et au nom de laquelle on peut
s'autoriser les pires ignominies. Elle suggére également une sorte d'éloge de I'anomie
comme source de revivification morale, et conclut que le prix de la vertu est dans le
sacrifice des régles qui prétendaient la déterminer.
La seconde partie est plus convenue : la morale kantienne répond aux difficultés
soulevées par l'utilitarisme, mais elle a un colt exorbitant — la sainteté, par le biais de
quoi la réflexion saute de Kant a Bergson et a une « morale ouverte » (au prix d'une
forme de redite de ce qui a été avancé avec Durkheim et pourtant ignoré dans la
premiere partie lorsque la copie avait voulu rabattre Durkheim sur I'utilitarisme). Cela
permet de s'élever au-dela des faits que sont le droit positif et la morale sociale pour
aspirer a la justice, voire (ce n'est pas trés clair) a la Révolution. La copie conclut la
seconde partie en soutenant que le changement social et moral est le fait de certains
héros moraux, et que la vertu n'a pas une valeur contingente, mais absolue, universelle,
hors du calcul de la fin et des moyens.
Simplement, la vertu ne consiste pas seulement dans des valeurs, mais dans leur
application a des situations réelles. La derniére partie développe quelques cas de
conscience, pour neutraliser I'utilitarisme — il est des situations réelles ou toutes les
options représentent un colt exorbitant du point de vue du plus grand bien global — et
le kantisme — il est des situations ou toutes les options violent I'impératif catégorique.
Notant la distinction kantienne entre le regret et le remords, la réflexion fait de la vertu
I'effort de réforme de soi-méme, et prenant Kant a rebrousse-poil, en appelle a une
éthique centrée sur ce que I'on peut, et non a une morale centrée sur ce que I'on doit.
Le prix de la vertu, ce serait finalement le renoncement a la morale (au « tu dois ») et
la copie semble faire signe vers la vertu comme souci de soi — le mot ni la référence n'y
sont présents, mais l'idée y est — et comme subjectivation morale — procés
ininterrompu, qui est tout a la fois I'effort et la récompense de cet effort. Malgré les
ruptures de construction — pour ne pas dire plus — et les références parfois mobilisées
sans précision, voire légérement a contre-sens, cette copie a été notée favorablement
parce qu'elle allait au-dela d'une lecture moyenne et anecdotique du sujet.
D’autres bons travaux ne se recommandent pas toujours pour leur traitement fin du
6



sujet, mais plutét pour la clarté de la démarche mise en ceuvre et pour la précision des
références mobilisées, le propos pouvant rester relativement convenu.
Telle copie notée 15/20 commence par demander si la vertu est la condition nécessaire
au bonheur. Si « oui », le bonheur serait la récompense qui justifierait les efforts qu'elle
demande. Si « non », alors la vertu est le prix a payer pour étre heureux. La premiére
partie confronte la conception aristotélicienne de la vertu — bien expliquée et bien
articulée au Souverain Bien et au bonheur — au scandale du mal, qui fait que les
méchants sont heureux et les justes malheureux. D'ou, dans la seconde partie, une
référence a I'histoire de Job et a la roue de la fortune de Boéce pour mettre en garde
contre un certain dolorisme moral qui ferait de la souffrance le prix nécessaire a payer
pour étre vertueux. Kant est alors pour une fois convoqué avec finesse pour souligner
que le « désintéressement » ne signifie nullement un éloge de la souffrance, mais
simplement une secondarisation des intéréts empiriques relativement a l'intérét moral
de la Raison. Comment comprendre cet intérét moral ? Qu'y a-t-il d'intéressant dans la
vertu, si ce n'est pas une récompense empirique ? La derniére partie fait fonds sur le
statut de postulat de la raison pratique de I'espérance, qui n'est pas l'attente d'une
récompense intéressée. Il y a manifestement une bonne connaissance de premiére
main de la seconde critique, mais pourtant le candidat ne prend jamais I'expression de
la formulation du sujet dans son sens propre, et interroge relativement peu le concept
de vertu.

Copies notées entre 16 et 20
Une trés bonne copie n’est pas nécessairement une copie dont toutes les parties
atteignent le méme degré d’excellence. Le jury est en effet sensible a une pensée qui
se corrige elle-méme, qui prend conscience de ses errances et qui s'efforce d'y
remédier. Ainsi, telle copie commence par assimiler banalement la vertu a une conduite
colteuse dont il faudrait mesurer la valeur pour savoir si le jeu en vaut la chandelle,
puisqu'elle commande souvent d'aller contre ses intéréts. Une telle entame dispose la
copie a rentrer dans la catégorie intermédiaire — entre 8 et 12, autour de 10, tout
semblant se résumer a la question de savoir si les agents moraux consentent a sacrifier
leur intérét a la vertu. Mais le développement la corrige trés heureusement ; c'est que
la premiére partie soutient d'emblée que la vertu est a elle-méme sa propre fin et ne
peut faire I'objet d'un calcul économique d'équivalence — référence classique mais bien
conduite a Platon et a l'anneau de Gygeés: limpossibilité de monnayer les
comportements vertueux est non seulement affirmée, mais montrée par l'intermédiaire
d'une référence critique et pertinente a I'économie comportementale. Emprunté a Daniel
Cohen, l'argument consiste a montrer que la pénalisation économique du vice ne
fonctionne pas : un directeur de créche qui met a 'amende les parents en retard pour
récupérer leurs enfants crée involontairement un colt d'opportunité du vice, qui est
contre-productif, puisqu'il institue un droit au retard moyennant compensation
financiere. C'est évidemment une mise a distance des dispositifs du type « taxe
carbone » qui incitent en réalité aux comportements qu'ils veulent décourager. Le prix
de la vertu est alors ce que I'on est prét a payer pour ne pas étre vertueux. Et la réflexion
met en paralléle le probléme de I'homo ceconomicus avec les interrogations qui naissent
de la lecture de Darwin dans La Filiation de I'Homme au sujet du sens du comportement
vertueux relativement a I'évolution. On ne reprochera pas au candidat d'avoir cédé ici
au travers explicatif de nombreux (socio-)biologistes, les fameuses just so stories —
inventer une histoire ad hoc pour expliquer la persistance d'un trait de caractére, ici la
moralité. La copie suggére que la coopération apparemment désintéressée constitue
un avantage évolutif et donc que I'homo ceconomicus est en quelque sorte une
aberration du point de vue des lois de I'espéce. Elle passe au travers de la sociobiologie
et des considérations sur le géne égoiste ou l'altruisme réciproque, elle ne mentionne
7



pas les travaux de Frans de Waal qui auraient permis d'approfondir son propos, mais
on ne saurait le lui reprocher: il suffit qu'elle se soit installée dans I'élément du
probléme, sous un angle original relativement aux travaux concurrents, et qu'elle
propose une démarche claire a défaut d'étre pleinement convaincante.
Du reste, la réflexion rebondit en seconde partie puisque « les héros ne font pas
d'enfants ». Autrement dit : I'altruisme est un trait comportemental qui minimise les
chances de se reproduire en exposant son porteur a une mort prématurée ; ce trait
comportemental devrait avoir disparu au fil des générations, et pourtant il n'en est rien.
La réflexion oppose alors, assez proprement, Aristote a Darwin, tout en interrogeant le
lien qui se fait alors entre la vertu et le bonheur, comme si celle-la avait une valeur
d'usage, a défaut d'avoir une valeur d'échange et donc un prix. Le bonheur est
contingent et ne dépend pas d'une disposition stable a agir, il ne saurait étre ce pour
quoi nous payons le prix de la vertu.

La derniére partie s'engage alors dans des considérations maitrisées, mais quelque
peu attendues, sur l'espérance comme postulat de la raison pratique, considérations
qui témoignent néanmoins d'une bonne connaissance de la Critique de la Raison
pratique.

Une excellente prestation engage la réflexion a partir de Sade pour suggérer que le
vertueux — en l'occurrence Justine — n'est pas et ne doit pas s'attendre a étre
récompensé, contrairement a Pamela, I'héroine de Richardson. Le sujet est pris a
rebrousse-poil, mais non a contresens, puisque le candidat fait mine de s'étonner qu'on
puisse donner du prix a une chose si indigne que la vertu : soit elle est naturelle et donc
sans valeur particuliére, soit elle est une conquéte de la raison et de l'universel contre
la particularité des aspirations, mais elle écrase alors sous son abstraction la vie morale
concréte, faite de dilemmes qui révélent la vertu. Si la vertu doit étre tenue hors du
domaine du calcul d'équivalence qu'implique la notion de prix, dire qu'elle n'a pas de
prix est périlleux parce qu'on justifie par avance tout sacrifice aveuglément consenti en
son nom, parce qu'on peut s'abriter derriére elle pour rechercher un profit de distinction,
parce qu'ainsi on fait le contraire de la vertu correctement comprise. Au lieu de réfléchir
moralement, de faire preuve de souplesse et de développer une sensibilité aux traits
saillants des situations qui exigent de nous un comportement vertueux, on fait de la
vertu une obéissance passive et mécanique a un corps de régles. C'est pourquoi la
réflexion se conclut par I'examen du trope sceptique repris par Spinoza suivant lequel
la vertu est a elle-méme sa propre récompense. |l y a dans I'action morale un plaisir
différent de celui qui consiste a projeter la satisfaction future d'un désir pressant.
En faisant dialoguer Kant et Schiller, I'argumentation de la premiére partie est précise
et mise au service de I'élucidation du sujet. On retrouve la distinction entre le prix et la
dignité, la caractérisation correcte de la vertu comme force morale de la volonté dans
I'accomplissement du devoir (la vertu est bien dans l'intention), et I'espérance comme
postulat de la raison pratique. A partir d'une critique de la facilité d'une moralité reposant
sur l'affect et la sensibilité, la réflexion établit que la vertu n'a pas de prix parce qu'elle
ne peut étre échangée contre quoi que ce soit, elle ne donne pas le bonheur mais la
dignité au bonheur, elle est motivée par I'espérance. Rien que de trés classique, mais
I'argument se distingue en conduisant une discussion bienvenue des théses kantiennes
par Schiller dans De la Dignité et de la gréce : |a rationalité de la loi morale se paierait
d'un prix inacceptable, a savoir de la capacité a étre véritablement un sujet moral,
puisqu'elle produirait une rigidité de I'agent qui deviendrait une sorte d'automate moral
au sens, non ou il calculerait les colts et les bénéfices, mais ou il réduirait ce en quoi
consiste la vertu, a savoir une sensibilité prudentielle a la particularité des situations, a
un calcul logique et pour ainsi dire algorithmique de l'impératif catégorique. La cécité
aux particularités situationnelles se traduit notamment par l'incapacité du sujet kantien
a agir dans les cas de dilemmes moraux, qui sont précisément révélateurs de la force

8



d'ame en quoi consiste la vertu. Finalement, la vertu kantienne se paie d'un prix trop
élevé : non pas les inclinations personnelles sacrifiées, mais I'aptitude méme a se
constituer en sujet moral.

La seconde partie explicite alors et développe I'argument : Fourier et Nietzsche sont
convenablement convoqués pour critiquer une idée de la vertu qui ferait honte a
I'hnomme de sa nature. Plus exactement, si la vertu n'a pas a proprement parler de prix,
puisqu'elle n'a rien avec quoi elle puisse étre mise en équivalence, alors elle est
supérieure a la vie et a la nature, lesquelles peuvent lui étre sacrifiées. Finalement, dire
que la vertu n'a pas de prix, c'est un mensonge hypocrite, parce que c'est un moyen de
lui attribuer un prix : c'est tout a la fois dire que tout peut lui étre sacrifié et donc s'orienter
vers un terrorisme de la vertu, et trouver un intérét au désintéressement, rechercher un
profit de distinction, qui n'est pas la vertu mais la simple apparence de vertu, et c'est en
somme renoncer a vivre une vie éthique authentique. Qu'entendre par la ? La copie le
précise en opposant a la vertu moralisante, supposée étre dans l'intention, ce que
Nietzsche nomme aprés Machiavel virta dans I'Antéchrist et qui apparait tout a la fois
dans l'action et dans la volonté de puissance qu'est I'action, a équidistance du kantisme
et de l'utilitarisme. Cette virfu est un accroissement de la force vitale, de la capacité
d'affecter et d'étre affecté etc. La partie dérive un peu lorsque le candidat se croit obligé
d'évoquer vaguement Sartre, pour le rabattre sur Nietzsche...

Mais comment penser précisément cette vertu « personnelle » qui se déploie dans la
vie moralement qualifiée comme « vie bonne » ? Classiquement, c'est vers Aristote que
se tourne la copie, mais — comme elle avait procédé avec Kant — avec une précision
dans I'emploi de la référence qui la singularise. Le propos consiste a en appeler a une
eéducation a la contingence, a I'art de décider excellemment en situation, ce qui constitue
la substance méme de la vie morale. Loin d'un développement scolaire et détaché du
sujet, la copie se demande si c'est la liberté ou le bonheur qui est le prix — la
récompense, le plaisir propre a I'agir vertueux. En somme, si elle contourne quelque
peu le probleme « économique » que suggére le sujet, la copie fait preuve d'une
maitrise remarquable dans la rédaction, dans la rhétorique et dans les connaissances
acquises dans les études philosophiques.

Une copie notée 20/20
Une excellente copie s’appuie sur I'anthropologie chrétienne et sur différents types de
vertu pour penser la nature métaphorique de la locution : « Le prix de la vertu ». Nous
savons que, pour acquérir des vertus cardinales comme la prudence, la tempérance, le
courage, la justice, il faut fournir « une quantité d’efforts ». Il semble, pour citer la copie,
que « sur le marché métaphorique de la vertu, les efforts, la souffrance, le temps et
I'énergie [doivent étre] mobilisés [pour] devenir vertueux ». La question est dés lors de
savoir « en vertu de quoi » et « par qui » ces efforts apparaissent comme un prix a
payer, comme un colt sous forme de condition nécessaire. Néanmoins, une telle
condition suffit-elle ? N’est-elle pas incompatible, méme, avec la vertu comme
disposition intérieure appelant le contraire d’'une récompense ou d’une évaluation fixée
sous forme de prix, a savoir, « 'absence d’intérét » ?
Le mouvement de I'argumentation conduit a poser d’abord que « le prix de la vertu »
est intéressant pour reconnaitre I'égalité de chacun dans la capacité a étre vertueux par
le travail sur soi, « au prix de ses efforts ». Dans une utilisation peu rigoureuse d’Epicure
— preuve, encore une fois, qu’'une copie peut étre excellente sans avoir une
connaissance professionnelle des textes philosophiques — on en vient a valoriser le
plaisir, regu comme une récompense apres le refus des « désirs excessifs ». On n’ira
pas du cbté de la passion de 'immortalité, mais c’est par la vertu qu’on pourra recevoir
une forme de gloire et ainsi devenir un peu comme « un dieu parmi les mortels ».
La vertu n’est cependant pas seulement utile a l'individu qui aspire a étre sage : elle est
9



appréciée par la société qui la fait évoluer avec son histoire, en fonction du sens qu’elle
donne a son organisation. C’est ici Durkheim qui assure une prise pour une lecture plus
sociologique du sujet. On retrouve ainsi logiquement la problématisation et cette
difficulté, sinon cette impossibilité de mesurer la valeur de ce qui est absolument
associé au Bien. Convoquant Le Banquet, la copie poursuit la réflexion sur I'idée d’'un
amour du Bien sous la forme du Beau. Par 'amour de I'esprit m{i par Eros, la vertu se
fait jour comme essentielle contre les apparences de la fausse vertu. L’homme vertueux
est sage contre les « futilités mortelles », ce qui ne va pas sans des « exercices » qui
participent a la réalisation de son étre immortel. Si le candidat passe un peu vite sur les
auteurs cités (Kant ou Weber), il rappelle le sujet pour penser son libellé comme une
contraction : c’est « la pratique de la vertu qui a un prix », mais c’est un prix qui, au lieu
de nous colter quelque chose, doit nous provoquer et nous mobiliser.
La copie insiste alors pertinemment sur I'idée d’une pratique a laquelle nous donnons
du sens, parce qu’elle fait de nous des agents : insister sur la pratique permet de penser
la vertu du c6té de la vie plutét que de celui des passions tristes. Se référant a la critique
aristotélicienne de I'acrasie (Ethique a Nicomaque, livre VII), la fin aboutit a8 une
valorisation de la médiété inscrite, par I'étre humain, dans son vécu, servant, pour lui,
par lui, de critére pour étre heureux et se reconnaitre comme responsable de son
bonheur en étant « responsable de son existence ».

5. Les conseils aux futurs candidats

= Les conseils qu’il importe de prodiguer aux candidats ne different guére en 2025 de
ceux qui leur ont été destinés les années précédentes.
Notons a tout le moins trois entrées principales :
- il est tout a fait essentiel de lire le sujet dans sa totalité, pour lui-méme et non pas de
le découper en autant de sections qu'il y a de mots. Définir un mot, puis un autre, puis
un autre, sans discernement, c'est perdre de vue l'unité de sens que constitue le
syntagme de la formulation du sujet. Il vaut mieux donc commencer par donner une
caractérisation liminaire du sens de cette formulation, qui sera ensuite méthodiquement
interrogée dans ses implications — c'est dans ce second moment que les définitions
peuvent avoir leur utilité. La question de savoir si la vertu est dans I'agent vertueux,
dans l'action vertueuse ou dans les conséquences vertueuses de l'action était par
exemple légitime ; encore fallait-il la rattacher a la question du « prix de la vertu ». Ce
qui vaut du reste pour « le prix » : les distinctions (entre le co(t, la récompense, la
valeur, laquelle peut étre d'usage ou d'échange) ne sont pas sans intérét ; encore faut-
il les rattacher immédiatement a la vertu et leur faire jouer un role sémantiquement
structurant dans la construction de la réflexion. Un examen global ou totalisant du sujet
permettait en l'occurrence de viser d’abord sa signification obvie, premiere et
fondatrice : peut-on parler du prix de la vertu comme on parle du prix d'un bien ou d'un
service ? Un trop grand nombre de copies sont passées a cbété de cette « évidence » ;
- symétriquement, il ne faut pas oblitérer le sens des termes en procédant par des
substitutions plutdét que des analyses sémantiques : « prix » devient souvent trop vite
« récompense », « colt» ou plus rarement «valeur », et « vertu» se commue
instantanément en « valeur morale » ou en « norme sociale ». Seules des analyses
sémantiques solides rendent possible le travail de dépliement des opportunités
théoriques d'une formulation et de réarticulation de ce qui a été déplié ; c’est cela qui
constitutif de I'exercice méme de la dissertation ;
- le jury s’est réjoui de voir cette année une utilisation des références bien plus précise
et dense que l'année précédente. |l faut toutefois signaler que la philosophie se
nourrissant de ses autres, les copies qui ont mentionné la biologie (Darwin), la
sociologie (Bourdieu), I'économie (Kahnemann, Daniel Cohen), voire I'anthropologie

10



(une ethnographie sur les Pygmées et les valeurs qui structurent leur existence) se sont
nettement distinguées des prestations des autres candidats. Autrement dit, I'épreuve
de philosophie, qui n'est pas une épreuve de « culture générale », est une épreuve qui
mobilise inévitablement une véritable culture dont les frontiéres excédent naturellement
celle des seules traditions de I'histoire occidentale de la philosophie.

En somme, on ne demande pas aux candidats de « tout savoir », méme sur le théme
unique du programme de khagne, mais simplement de savoir ce qu'ils disent qu'ils
savent — ce qui est a la portée de n'importe quel étudiant faisant preuve d'un minimum
de maturité intellectuelle et de sérieux.

11



