
1 
 

                  

 

Dissertation philosophique programme ENS ULM/A/L – ENS Lyon 

Conception ESSEC – HEC Paris 

Session 2025 

                       

 

1. Le sujet 

 Le prix de la vertu 
 

2. Statistiques 

303 copies ont été corrigées, avec une moyenne de 10,92, un écart type de 3,54 et des 
notes de 1,50 à 20. 

3. Les attentes du jury  

 L’épreuve de philosophie est normée par un certain nombre d’attentes formelles et 
réflexives. Sur un plan général, ces attentes se résument (a) au traitement effectif du 
sujet et non pas seulement de son thème, (b) à la rigueur de la construction de 
l’argument, (c) à la précision et à la propriété des références convoquées ou encore 
des expériences ou des faits invoqués et (d) à la correction, voire à l’élégance de la 
langue. Dans ce contexte, le jury n’attend des candidats qu’ils ne maîtrisent aucune 
œuvre philosophique, littéraire ou culturelle déterminée, mais il sanctionne l’absence 
manifeste de connaissances et de culture. 

 Ces attentes se déclinent selon les exigences singulières du sujet proposé ; elles 
constituent le cadre général d’évaluation des prestations écrites des candidats. 

4. Les remarques de corrections, commentaires synthétiques 

 Dans leur grande majorité, les candidats ont su tirer parti de leur formation et de leurs 
connaissances acquises, ce qui s'est traduit par une moyenne de l’épreuve tout à fait 
satisfaisante située à 10,92.  
La qualité de l'expression écrite semble toutefois légèrement inférieure ; on ne saurait 
donc trop insister sur la nécessité de soigner la syntaxe et l'orthographe, dont 
l’insuffisance nuit à la lisibilité de la copie et donc fatalement à son évaluation. Les 
confusions, par exemple, entre le participe passé et l'infinitif, entre le pluriel des noms 
et celui des verbes ont refait leur apparition, même parfois dans des copies relativement 
abouties du point de vue de la compréhension du sujet de la construction de 
l'argumentation. Il importe que les candidats le sachent : la correction de la langue est 
un fondement de la pratique dissertative.  
On a pu noter que beaucoup de copies se sont appuyées sur des références littéraires, 
la plupart du temps en lien avec le programme de Lettres et de ASH. La Princesse de 
Clèves et le Laboratoire des cas de conscience ont sans conteste été des lectures 



2 
 

profitables pour de nombreux candidats. Il est toujours intéressant d’étayer une 
approche philosophique à l’aide d’une culture plus large, en incluant des références 
propres à la littérature. Mais ne citer que des références littéraires, sans convoquer à 
aucun moment, aucune référence philosophique, peut laisser penser que le candidat 
n’était pas parfaitement prêt à traiter ce sujet de philosophie. 
Pour ce qui concerne le sujet, il ne présentait pas de difficulté de lecture particulière, à 
la condition d'en lire l'intitulé convenablement, ce qui commençait par le fait de prendre 
l'expression « Le prix de la vertu » comme un tout au lieu, comme trop souvent, de 
couper la formule en tranches. La découpe de la locution conduisait assez 
inévitablement à opérer des substitutions plus ou moins hasardeuses aux termes qui le 
constituaient pour parvenir à une simplification allant à rebours de ce qui était demandé 
aux candidats et candidates, à savoir de déployer méthodiquement les dimensions de 
la formulation soumise à leur sagacité. Typiquement, « le prix » devenait « le sacrifice » 
ou à l'inverse « la récompense », et « la vertu » devenait « le devoir moral » ou bien 
« les normes sociales ». La formulation retenue est alors réduite à la question des 
efforts requis pour accomplir son devoir ou bien à celle de la gratification qui 
accompagne cet accomplissement, interrogations qui constituent indubitablement des 
aspects du sujet, mais non pas les seuls, ni peut-être même les principaux. En 
conséquence, le sens économique de « prix », directement considéré comme ayant une 
signification « métaphorique », était massivement omis ou évacué dès les premières 
lignes de l'introduction. 
Le sujet proposé questionnait la manière dont nous portons un intérêt à la vertu, dont 
nous regardons ce qui, dans la vertu, peut être l’objet d’une valorisation : ce qu’elle 
réalise de nous (au sens d’un accomplissement), ce qu’elle rend possible ou favorise 
au sein de la vie en société (une coexistence, sinon heureuse, du moins pacifique, 
quand la vertu est une disposition à la pudeur ou à la justice), ce qu’elle aide à idéaliser 
pour chacun et pour le monde en général (un horizon de sens pour espérer le meilleur 
de l’humanité). Mais, comme on lit dans une copie, « si le prix est bien ce qui sert à 
indiquer la valeur, pour la rendre commensurable et échangeable, il n’a rien de gratuit ; 
alors que la vertu, comprise comme une qualité morale, demande au contraire le refus 
du calcul, une action désintéressée » – belle formulation de l’une des tensions du sujet.  
Parfois, l’attention des candidats est allée jusqu’à se porter sur la compréhension de la 
préposition « de », sans mauvais effet de séparation analytique des termes du sujet (le 
trop scolaire « découpage »). « Parler d’un prix de la vertu, c’est soit signifier la force 
morale qu’elle demande absolument et qui la rend, d’une certaine manière, 
inestimable ; soit attribuer une importance à la vertu, selon nos désirs et nos intérêts, 
c’est-à-dire selon ce que la vertu nous apporte ». Car le prix peut être effectivement 
celui que la vertu possède ou qu’elle peut exiger en vertu de sa valeur : étant une qualité 
absolue, ne peut-elle pas requérir tous les sacrifices ? Ou encore celui qu’on lui confère 
en fonction du rôle qu’on lui fait jouer (sa fonction pour soi), relativement à l’acception 
qu’on lui donne (qu’elle soit l’expression d’une puissance, d’une raison d’être ou d’une 
disposition éthique et/ou politique). 
En somme, pour résumer, de nombreuses copies ont procédé à un examen pertinent 
de la notion de prix en distinguant bien la dimension économique qui assimile le prix à 
un coût mesurable et objectif, et une dimension plus axiologique faisant de lui un 
synonyme de « valeur ». Mais l’estimation de la valeur a pu être plus subjective et 
relative que celle du coût, ce qui a souvent créé une indécision inclinant vers une 
réflexion sur la morale réduite à une alternative entre subjectivité et objectivité. 
Toutefois, de bonnes analyses ont clairement posé, dès l’introduction, les deux sens 
que le sujet pouvait avoir, « Le prix de la vertu » pouvant désigner aussi bien l’effort ou 
même le sacrifice que cela demande d’être vertueux ; que la vertu elle-même, qui 
constitue sa propre récompense. 



3 
 

 
 

 Copies notées en-dessous de 08 
Les notes les plus basses, c’est-à-dire inférieures ou égales à 5/20, s'expliquent par 
des travaux lourdement inachevés, imprécis conceptuellement, avec un usage 
superficiel des références et parfois une langue écrite sémantiquement ou 
syntaxiquement incorrecte. Ainsi, par exemple, une copie évaluée à 4/20 remplace 
« prix » par « valeur », « vertu » par « qualités morales, c'est-à-dire actions tendant vers 
le bien » : d'emblée ce qui devrait être distingué et articulé est confondu et le sens de 
l'expression est considérablement réduit. Les exemples sont triviaux, « le prix de la 
vertu » s’illustrant par l'effort d'aller se coucher conformément aux instructions 
parentales contre la tentation de jouer aux jeux vidéo en ligne avec ses amis. La copie 
cite le nom d'Aristote, accompagné, sans développement, de l'assertion selon laquelle 
la vertu conduit au bonheur « via l'habitude ». La vertu est considérée comme un idéal, 
mais au sens ordinaire et déformé d'un « optimal », à savoir du « meilleur scénario 
possible ». Tout cela ne permet pas de développer une réflexion suffisamment 
soutenue, comme l’atteste d’ailleurs un devoir qui n’excède en l’occurrence pas 3 
pages. 
Une note supérieure à 5/20 mais inférieure à 8/20 caractérise une prestation encore 
très insuffisante, mais tout de même minimalement structurée, développée ou inspirée. 
Par exemple, une copie se demande très justement si, puisque la valeur de la vertu 
pourrait tenir à elle-même comme à l'approbation et à la désapprobation sociale, la 
fixation d'un prix marchand ne permettrait pas de s'accorder sur la vertu. C'était un angle 
d'attaque parfaitement recevable, doublé d'une intuition très intéressante – mais 
absolument pas explicitée – suivant laquelle on ne pourrait être vertueux qu'en étant 
immoral. Le propos était sans doute de dire que la vertu consistait en un engagement 
éthique à choisir un cours d'action, sans pouvoir s'appuyer sur un code à la signification 
transparente ou lorsque la règle morale est inopérante. Mais le fil conducteur n'est pas 
bien tenu dans l'introduction, encore moins dans le développement : il y a trop de 
questionnements flous (sur la morale en général) qui parasitent la réflexion, et une 
structuration très insuffisante de l’argument principal. Dans ce contexte, une vague 
mention du « militarisme » de Platon ou du nom de Montaigne ne sauraient constituer 
un usage approprié des références. L'accumulation d'exemples allusifs ne fait pas non 
plus une démonstration convaincante.  
Les copies rangées dans cette catégorie limitent souvent de manière unilatérale et 
rigide le sens de la locution « Le prix de la vertu », qui devient : « le sacrifice qu'il faut 
faire pour être vertueux ». Outre cette simplification, la dialectique est elle-même très 
défectueuse, puisqu’elle se résume à alterner entre une conception de la vertu comme 
propriété naturelle (d’où le correcteur est supposé conclure qu'elle ne requiert aucun 
effort) ou comme acquise (et donc, semblerait-il, au prix d'un labeur pénible qui nous 
forcerait à nous écarter de notre inclination naturelle). 
 

 Copies notées entre 08 et 12 
Les copies entre 8/20 et 12/20 ont été les plus nombreuses. La plupart d'entre elles 
suivent une démarche consistant à interpréter « Le prix de la vertu » comme « Le coût 
de la vertu » et, par une extension sémantique réputée naturelle, comme désignant « la 
récompense qui attend le vertueux ». Cela étant dit, le problème consiste sans doute à 
savoir d'abord si le jeu en vaut la chandelle, c'est-à-dire si la gratification est à la hauteur 
des efforts consentis pour se conformer à la morale. Et les candidats et candidates de 
remarquer bien souvent qu'il convient de déplacer la question hors d'un calcul intéressé 
pour caractériser la vertu comme étant précisément ce qui relève de l'absolu, et non de 



4 
 

ce qui peut être mis en équivalence dans une relation instrumentale avec des biens, 
sacrifiés ou espérés. 
On assistait alors généralement à un développement construit sur des variations autour 
de deux plans types. Dans le premier cas, la vertu est d'abord considérée comme un 
effort coûteux, sinon contre-nature, impliquant de faire violence aux inclinations et aux 
aspirations spontanées de l'homme (Platon est souvent mobilisé autour d'une référence 
trop souvent simplifiée à la tripartition de l'âme). Mais, loin de consister uniquement 
dans un corpus de règles rigides, elle est un moyen d'obtenir le bonheur ou la sagesse, 
qui en tiendraient lieu de récompense et finalement de raison d'être. La définition 
aristotélicienne de la vertu est à cet égard souvent bien connue et bien déployée par 
les candidats et les candidates, et les sagesses antiques – stoïcisme et épicurisme 
parfois, épicurisme le plus souvent – sont des références communément lues 
également. Il n'en reste pas moins que, dans une dernière partie, kantienne plus qu'à 
son heure, on pose le caractère non instrumental, non utilitaire et finalement non relatif 
– donc non calculable – de la vertu, de sorte qu'elle n'a plus de « prix », en sorte que 
ce qui fait sa valeur (certains de ces travaux renvoient explicitement à la distinction 
kantienne entre le prix et la dignité) est de ne pas pouvoir être réduite à un calcul 
d'intérêts. Dans le meilleur des cas, la copie mobilise ce que Kant dit de l'espérance en 
s'efforçant de la distinguer d'une attente intéressée. Parfois, la réflexion sollicite 
l'éthique lévinassienne dans une sorte d'éloge du surérogatoire, de la vertu comme une 
sorte d'excès permanent relativement aux codifications du « devoir ». C'est 
philosophiquement légitime, à défaut d'être toujours convaincant, mais cela ne rétablit 
pas ce qui manque à la dissertation, à savoir l'élucidation de la mise en équivalence de 
la vertu avec autre chose. Les candidats et les candidates qui empruntent cette voie 
caractérisent donc alternativement « le prix de la vertu » comme « le coût », « la 
récompense », « la valeur de la vertu ». 
Mais une telle façon de procéder ne permet pas de conduire la réflexion suffisamment 
loin. En effet 1/ La question du coût ou du sacrifice qu'exige la vertu est implicitement 
assimilée à un calcul d'utilité sans que ne soit jamais posée la question des modalités 
pratiques de ce calcul, et notamment du mécanisme de fixation du système 
d'équivalence qui guide par exemple le raisonnement moral épicurien ou même 
utilitariste. 2/ Tout aussi implicitement, la récompense du vertueux est supposée infinie 
– le bonheur ou le Souverain Bien – et donc incommensurable à tout sacrifice, 
nécessairement fini, que le sujet moral consent à faire à la vertu. 3/ Puisque ce qui fait 
le sens propre du sujet – le fait que l'on puisse échanger la vertu contre autre chose qui 
lui soit équivalent – n'est jamais explicité, le renversement de la dernière partie – la 
vertu se situe hors calcul d'intérêt – apparaît comme une affirmation arbitraire et 
dogmatique, avancée parce qu’elle serait indispensable à une conception acceptable 
de la morale. Il est très symptomatique que pas une seule copie n'ait mentionné la 
prétention des sophistes à monnayer l'enseignement de la vertu, fort peu évoquent la 
querelle des indulgences, et que quasiment aucune n’ait donné les détails du calcul 
félicifique benthamien ou même de l'évaluation épicurienne des plaisirs. Le sens le plus 
flagrant de la formulation du sujet a ainsi été très largement ignoré ou peut-être même 
évité. 
On trouve toutefois une deuxième forme un peu plus élaborée de plan-type, mais 
souvent très mal exécutée. La première partie consistait à mettre en balance les coûts 
de l'effort vertueux et les bénéfices attendus : Platon, Épicure, et les diverses sagesses 
grecques servaient généralement le propos. Étrangement, on trouve des références à 
Aristote quelque peu déséquilibrées dans la mesure où elles mettent l'accent sur la 
pénibilité de l'actualisation de la disposition à agir droitement ; et plus souvent qu'on ne 
le voudrait, on retrouve le contresens (ou du moins les raccourcis sérieusement 
discutables) qui veut que ce qui est naturel serait « gratuit », donc de prix nul, doublé 



5 
 

d'une confusion entre la disposition et son actualisation. Aristote n'est donc pas toujours 
bien servi, puisque nombre de copies le font affirmer de manière contradictoire que la 
vertu est spontanée (une disposition naturelle) et qu'elle est acquise (son actualisation 
demande un effort volontaire). La deuxième partie, reposant sur la dialectique un peu 
faussée selon laquelle « naturel » égale « prix nul » et « artificiel » égale « coûteux », a 
beau jeu de montrer que puisque la vertu est rapportée à des normes morales multiples, 
contingentes et pour tout dire socio-culturelles, elle est simultanément hypocrite (c'est 
une apparence de vertu qu'on cherche à acquérir pour en recueillir un profit de 
distinction sociale) et aliénante (les morales judéo-chrétiennes invitent à rien moins 
qu'au sacrifice de la vie, au retournement de la vie contre elle-même). Là encore, la 
dialectique est mal assurée, notamment quand l'argumentation se contente de 
juxtaposer une critique de la vertu d'inspiration janséniste/moraliste et une critique 
d'inspiration nietzschéenne – quoique les deux puissent être articulées (voir le §103 
d'Aurore, par exemple, dans lequel Nietzsche explicite les deux manières de nier la 
moralité, la sienne faisant contraste avec celle de La Rochefoucauld). La troisième 
partie faisait souvent l'impasse sur ce que Nietzsche substitue au couple bien/mal et 
donc sur ce qu'une éthique de la volonté de puissance – de l'accroissement de la 
puissance d'agir, d'affecter et d'être affecté – pouvait avoir à nous dire sur le sujet. Elle 
se contentait bien souvent d'en appeler à une éthique personnelle et non plus à un 
ensemble de valeurs socialement incorporées, ou parfois à un « engagement » 
sartrien ; d'autres fois à une éthique de l'altérité rapportée à Lévinas. Dans le meilleur 
des cas, la réflexion a pointé vers ce que Foucault appelle « subjectivation morale », 
c'est-à-dire vers ce souci de soi en tant que construction de soi par soi, construction 
d'un sujet apte à obéir à un code, à ajuster conduite, pensées et paroles au style de vie 
qu'il s'est choisi. Mais la référence n'est jamais donnée en tant que telle et l'idée très 
succinctement évoquée. 
Au bout du compte, les copies ayant suivi ce second schéma directeur ont été plus 
nombreuses que celles qui ont suivi le premier à être notées au-dessus de la moyenne, 
parce que la dialectique en était moins rustique, même si l'argumentation était souvent 
plus hasardeuse et les références un peu plus sujettes aux contresens. 
 

 Copies notées entre 13 et 15 
Les copies évaluées entre 13/20 et 15/20 sont parfois mal structurées, parfois 
imprécises dans l'usage des références, parfois construites autour d'une 
compréhension pauvre du sujet et en apparence similaires aux prestations classées 
dans le groupe précédent. Mais elles s'en détachent parce qu'elles vont un cran au-delà 
dans l’approfondissement de la réflexion. Ainsi, on ne dira pas simplement que la vertu 
est une norme sociale intériorisée, mais on se réfèrera à Hegel, Bergson ou Durkheim 
pour dire que les normes sociales peuvent aussi avoir un contenu éthique et qu'elles 
peuvent exprimer l'individualité et non seulement la réprimer. On ne dira pas 
simplement que la vertu est hors calcul moral, on suggèrera en outre qu'étant absolue, 
on en éprouve le prix – le coût tout autant que la valeur – lorsqu'elle s'oppose à elle-
même, parce que la vertu n'est pas seulement une valeur, mais la réalisation d'une 
valeur. On ne se demandera enfin pas uniquement si la vertu est un moyen ou bien une 
fin, mais si elle est dans l'agent, dans son acte, ou dans ses conséquences. 
Par exemple, une réflexion s'ouvre sur le dilemme de Jean Valjean exposé dans le 
chapitre « Tempête sous un crâne » des Misérables. Le conflit n'est pas tant entre 
l'intérêt sensible de Valjean/Madeleine à éviter le bagne, et la justice qu'il doit au pauvre 
Champmathieu arrêté à sa place, mais plutôt le conflit entre ce qu'il doit aussi bien à 
Cosette et même à ses administrés de Faverolles. Cela permet au candidat de rapporter 
la vertu, non pas simplement et vaguement au devoir moral ou aux normes sociales, 
mais à la réalisation d'un idéal, donc à la mise en pratique des valeurs. L'introduction 



6 
 

aura été confuse, mais contrairement à bon nombre de copies, elle problématisait 
sensiblement le concept de vertu en se demandant si elle est dans le sujet agissant 
(comme intention ? comme trait de caractère ?), dans l'acte lui-même (qui donnerait à 
voir l'excellence) ou bien dans les conséquences de l'acte. Ainsi la question est assez 
clairement posée de savoir si le prix de la vertu est affaire de comparaison entre la vertu 
comme moyen et la fin qu'elle permet d'atteindre – qu'il s'agisse du Souverain Bien ou 
de la maximisation des utilités. 
Prise en charge dans une première partie, la question mobilise Aristote, Durkheim et 
l'utilitarisme, dans un propos certes confus, mais suggestif. Le bonheur consistant dans 
l'actualisation de notre nature, la vertu étant le moyen d'une telle actualisation, le monde 
social et politique étant le lieu de cette réalisation (Aristote), la vertu apparaît comme 
l'objet d'une sanction lui fixant son prix : une échelle de châtiments et de récompenses 
produite socialement. Mais la vertu n'est pas monolithique et la « division morale » est 
bonne, pour que, les temps changeants, un corps social soit en mesure de s'adapter en 
puisant dans certaines de ses parties des idées morales nouvelles. C'est pourquoi le 
prix de la vertu consiste dans un certain décalage de la conscience morale avec elle-
même, interdisant toute fossilisation dans la tranquillité d'un code bien établi 
(Durkheim). Revenant en arrière, l’argument pose que l'échelonnement des sanctions 
et des peines – constituant le prix de la vertu – est en réalité une forme d'utilitarisme – 
dont la critique est un peu rapide, portant sur le relativisme et sur l'autorisation de 
moyens immoraux si la fin est vertueuse. Cette partie est néanmoins riche en ce qu'elle 
suggère une critique du monolithisme de la vertu comme simple conformité des actes 
à un code, comme bonne conscience vite acquise et au nom de laquelle on peut 
s'autoriser les pires ignominies. Elle suggère également une sorte d'éloge de l'anomie 
comme source de revivification morale, et conclut que le prix de la vertu est dans le 
sacrifice des règles qui prétendaient la déterminer. 
La seconde partie est plus convenue : la morale kantienne répond aux difficultés 
soulevées par l'utilitarisme, mais elle a un coût exorbitant – la sainteté, par le biais de 
quoi la réflexion saute de Kant à Bergson et à une « morale ouverte » (au prix d'une 
forme de redite de ce qui a été avancé avec Durkheim et pourtant ignoré dans la 
première partie lorsque la copie avait voulu rabattre Durkheim sur l'utilitarisme). Cela 
permet de s'élever au-delà des faits que sont le droit positif et la morale sociale pour 
aspirer à la justice, voire (ce n'est pas très clair) à la Révolution. La copie conclut la 
seconde partie en soutenant que le changement social et moral est le fait de certains 
héros moraux, et que la vertu n'a pas une valeur contingente, mais absolue, universelle, 
hors du calcul de la fin et des moyens. 
Simplement, la vertu ne consiste pas seulement dans des valeurs, mais dans leur 
application à des situations réelles. La dernière partie développe quelques cas de 
conscience, pour neutraliser l'utilitarisme – il est des situations réelles où toutes les 
options représentent un coût exorbitant du point de vue du plus grand bien global – et 
le kantisme – il est des situations où toutes les options violent l'impératif catégorique. 
Notant la distinction kantienne entre le regret et le remords, la réflexion fait de la vertu 
l'effort de réforme de soi-même, et prenant Kant à rebrousse-poil, en appelle à une 
éthique centrée sur ce que l'on peut, et non à une morale centrée sur ce que l'on doit. 
Le prix de la vertu, ce serait finalement le renoncement à la morale (au « tu dois ») et 
la copie semble faire signe vers la vertu comme souci de soi – le mot ni la référence n'y 
sont présents, mais l'idée y est –, et comme subjectivation morale – procès 
ininterrompu, qui est tout à la fois l'effort et la récompense de cet effort. Malgré les 
ruptures de construction – pour ne pas dire plus – et les références parfois mobilisées 
sans précision, voire légèrement à contre-sens, cette copie a été notée favorablement 
parce qu'elle allait au-delà d’une lecture moyenne et anecdotique du sujet. 
D’autres bons travaux ne se recommandent pas toujours pour leur traitement fin du 



7 
 

sujet, mais plutôt pour la clarté de la démarche mise en œuvre et pour la précision des 
références mobilisées, le propos pouvant rester relativement convenu.  
Telle copie notée 15/20 commence par demander si la vertu est la condition nécessaire 
au bonheur. Si « oui », le bonheur serait la récompense qui justifierait les efforts qu'elle 
demande. Si « non », alors la vertu est le prix à payer pour être heureux. La première 
partie confronte la conception aristotélicienne de la vertu – bien expliquée et bien 
articulée au Souverain Bien et au bonheur – au scandale du mal, qui fait que les 
méchants sont heureux et les justes malheureux. D'où, dans la seconde partie, une 
référence à l'histoire de Job et à la roue de la fortune de Boèce pour mettre en garde 
contre un certain dolorisme moral qui ferait de la souffrance le prix nécessaire à payer 
pour être vertueux. Kant est alors pour une fois convoqué avec finesse pour souligner 
que le « désintéressement » ne signifie nullement un éloge de la souffrance, mais 
simplement une secondarisation des intérêts empiriques relativement à l'intérêt moral 
de la Raison. Comment comprendre cet intérêt moral ? Qu'y a-t-il d'intéressant dans la 
vertu, si ce n'est pas une récompense empirique ? La dernière partie fait fonds sur le 
statut de postulat de la raison pratique de l'espérance, qui n'est pas l'attente d'une 
récompense intéressée. Il y a manifestement une bonne connaissance de première 
main de la seconde critique, mais pourtant le candidat ne prend jamais l'expression de 
la formulation du sujet dans son sens propre, et interroge relativement peu le concept 
de vertu. 
 

 Copies notées entre 16 et 20 
Une très bonne copie n’est pas nécessairement une copie dont toutes les parties 
atteignent le même degré d’excellence. Le jury est en effet sensible à une pensée qui 
se corrige elle-même, qui prend conscience de ses errances et qui s'efforce d'y 
remédier. Ainsi, telle copie commence par assimiler banalement la vertu à une conduite 
coûteuse dont il faudrait mesurer la valeur pour savoir si le jeu en vaut la chandelle, 
puisqu'elle commande souvent d'aller contre ses intérêts. Une telle entame dispose la 
copie à rentrer dans la catégorie intermédiaire – entre 8 et 12, autour de 10, tout 
semblant se résumer à la question de savoir si les agents moraux consentent à sacrifier 
leur intérêt à la vertu. Mais le développement la corrige très heureusement ; c'est que 
la première partie soutient d'emblée que la vertu est à elle-même sa propre fin et ne 
peut faire l'objet d'un calcul économique d'équivalence – référence classique mais bien 
conduite à Platon et à l'anneau de Gygès : l'impossibilité de monnayer les 
comportements vertueux est non seulement affirmée, mais montrée par l'intermédiaire 
d'une référence critique et pertinente à l'économie comportementale. Emprunté à Daniel 
Cohen, l'argument consiste à montrer que la pénalisation économique du vice ne 
fonctionne pas : un directeur de crèche qui met à l'amende les parents en retard pour 
récupérer leurs enfants crée involontairement un coût d'opportunité du vice, qui est 
contre-productif, puisqu'il institue un droit au retard moyennant compensation 
financière. C'est évidemment une mise à distance des dispositifs du type « taxe 
carbone » qui incitent en réalité aux comportements qu'ils veulent décourager. Le prix 
de la vertu est alors ce que l'on est prêt à payer pour ne pas être vertueux. Et la réflexion 
met en parallèle le problème de l'homo œconomicus avec les interrogations qui naissent 
de la lecture de Darwin dans La Filiation de l'Homme au sujet du sens du comportement 
vertueux relativement à l'évolution. On ne reprochera pas au candidat d'avoir cédé ici 
au travers explicatif de nombreux (socio-)biologistes, les fameuses just so stories – 
inventer une histoire ad hoc pour expliquer la persistance d'un trait de caractère, ici la 
moralité. La copie suggère que la coopération apparemment désintéressée constitue 
un avantage évolutif et donc que l'homo œconomicus est en quelque sorte une 
aberration du point de vue des lois de l'espèce. Elle passe au travers de la sociobiologie 
et des considérations sur le gène égoïste ou l'altruisme réciproque, elle ne mentionne 



8 
 

pas les travaux de Frans de Waal qui auraient permis d'approfondir son propos, mais 
on ne saurait le lui reprocher : il suffit qu'elle se soit installée dans l'élément du 
problème, sous un angle original relativement aux travaux concurrents, et qu'elle 
propose une démarche claire à défaut d'être pleinement convaincante. 
Du reste, la réflexion rebondit en seconde partie puisque « les héros ne font pas 
d'enfants ». Autrement dit : l'altruisme est un trait comportemental qui minimise les 
chances de se reproduire en exposant son porteur à une mort prématurée ; ce trait 
comportemental devrait avoir disparu au fil des générations, et pourtant il n'en est rien. 
La réflexion oppose alors, assez proprement, Aristote à Darwin, tout en interrogeant le 
lien qui se fait alors entre la vertu et le bonheur, comme si celle-là avait une valeur 
d'usage, à défaut d'avoir une valeur d'échange et donc un prix. Le bonheur est 
contingent et ne dépend pas d'une disposition stable à agir, il ne saurait être ce pour 
quoi nous payons le prix de la vertu. 
La dernière partie s'engage alors dans des considérations maîtrisées, mais quelque 
peu attendues, sur l'espérance comme postulat de la raison pratique, considérations 
qui témoignent néanmoins d'une bonne connaissance de la Critique de la Raison 
pratique.  
Une excellente prestation engage la réflexion à partir de Sade pour suggérer que le 
vertueux – en l'occurrence Justine – n'est pas et ne doit pas s'attendre à être 
récompensé, contrairement à Pamela, l'héroïne de Richardson. Le sujet est pris à 
rebrousse-poil, mais non à contresens, puisque le candidat fait mine de s'étonner qu'on 
puisse donner du prix à une chose si indigne que la vertu : soit elle est naturelle et donc 
sans valeur particulière, soit elle est une conquête de la raison et de l'universel contre 
la particularité des aspirations, mais elle écrase alors sous son abstraction la vie morale 
concrète, faite de dilemmes qui révèlent la vertu. Si la vertu doit être tenue hors du 
domaine du calcul d'équivalence qu'implique la notion de prix, dire qu'elle n'a pas de 
prix est périlleux parce qu'on justifie par avance tout sacrifice aveuglément consenti en 
son nom, parce qu'on peut s'abriter derrière elle pour rechercher un profit de distinction, 
parce qu'ainsi on fait le contraire de la vertu correctement comprise. Au lieu de réfléchir 
moralement, de faire preuve de souplesse et de développer une sensibilité aux traits 
saillants des situations qui exigent de nous un comportement vertueux, on fait de la 
vertu une obéissance passive et mécanique à un corps de règles. C'est pourquoi la 
réflexion se conclut par l'examen du trope sceptique repris par Spinoza suivant lequel 
la vertu est à elle-même sa propre récompense. Il y a dans l'action morale un plaisir 
différent de celui qui consiste à projeter la satisfaction future d'un désir pressant. 
En faisant dialoguer Kant et Schiller, l'argumentation de la première partie est précise 
et mise au service de l'élucidation du sujet. On retrouve la distinction entre le prix et la 
dignité, la caractérisation correcte de la vertu comme force morale de la volonté dans 
l'accomplissement du devoir (la vertu est bien dans l'intention), et l'espérance comme 
postulat de la raison pratique. À partir d'une critique de la facilité d'une moralité reposant 
sur l'affect et la sensibilité, la réflexion établit que la vertu n'a pas de prix parce qu'elle 
ne peut être échangée contre quoi que ce soit, elle ne donne pas le bonheur mais la 
dignité au bonheur, elle est motivée par l'espérance. Rien que de très classique, mais 
l’argument se distingue en conduisant une discussion bienvenue des thèses kantiennes 
par Schiller dans De la Dignité et de la grâce : la rationalité de la loi morale se paierait 
d'un prix inacceptable, à savoir de la capacité à être véritablement un sujet moral, 
puisqu'elle produirait une rigidité de l'agent qui deviendrait une sorte d'automate moral 
au sens, non où il calculerait les coûts et les bénéfices, mais où il réduirait ce en quoi 
consiste la vertu, à savoir une sensibilité prudentielle à la particularité des situations, à 
un calcul logique et pour ainsi dire algorithmique de l'impératif catégorique. La cécité 
aux particularités situationnelles se traduit notamment par l'incapacité du sujet kantien 
à agir dans les cas de dilemmes moraux, qui sont précisément révélateurs de la force 



9 
 

d'âme en quoi consiste la vertu. Finalement, la vertu kantienne se paie d'un prix trop 
élevé : non pas les inclinations personnelles sacrifiées, mais l'aptitude même à se 
constituer en sujet moral. 
La seconde partie explicite alors et développe l'argument : Fourier et Nietzsche sont 
convenablement convoqués pour critiquer une idée de la vertu qui ferait honte à 
l'homme de sa nature. Plus exactement, si la vertu n'a pas à proprement parler de prix, 
puisqu'elle n'a rien avec quoi elle puisse être mise en équivalence, alors elle est 
supérieure à la vie et à la nature, lesquelles peuvent lui être sacrifiées. Finalement, dire 
que la vertu n'a pas de prix, c'est un mensonge hypocrite, parce que c'est un moyen de 
lui attribuer un prix : c'est tout à la fois dire que tout peut lui être sacrifié et donc s'orienter 
vers un terrorisme de la vertu, et trouver un intérêt au désintéressement, rechercher un 
profit de distinction, qui n'est pas la vertu mais la simple apparence de vertu, et c'est en 
somme renoncer à vivre une vie éthique authentique. Qu'entendre par là ? La copie le 
précise en opposant à la vertu moralisante, supposée être dans l'intention, ce que 
Nietzsche nomme après Machiavel virtù dans l'Antéchrist et qui apparaît tout à la fois 
dans l'action et dans la volonté de puissance qu'est l'action, à équidistance du kantisme 
et de l'utilitarisme. Cette virtù est un accroissement de la force vitale, de la capacité 
d'affecter et d'être affecté etc. La partie dérive un peu lorsque le candidat se croit obligé 
d'évoquer vaguement Sartre, pour le rabattre sur Nietzsche... 
Mais comment penser précisément cette vertu « personnelle » qui se déploie dans la 
vie moralement qualifiée comme « vie bonne » ? Classiquement, c'est vers Aristote que 
se tourne la copie, mais – comme elle avait procédé avec Kant – avec une précision 
dans l'emploi de la référence qui la singularise. Le propos consiste à en appeler à une 
éducation à la contingence, à l'art de décider excellemment en situation, ce qui constitue 
la substance même de la vie morale. Loin d'un développement scolaire et détaché du 
sujet, la copie se demande si c'est la liberté ou le bonheur qui est le prix – la 
récompense, le plaisir propre à l'agir vertueux. En somme, si elle contourne quelque 
peu le problème « économique » que suggère le sujet, la copie fait preuve d'une 
maîtrise remarquable dans la rédaction, dans la rhétorique et dans les connaissances 
acquises dans les études philosophiques. 
 

 Une copie notée 20/20 
Une excellente copie s’appuie sur l’anthropologie chrétienne et sur différents types de 
vertu pour penser la nature métaphorique de la locution : « Le prix de la vertu ». Nous 
savons que, pour acquérir des vertus cardinales comme la prudence, la tempérance, le 
courage, la justice, il faut fournir « une quantité d’efforts ». Il semble, pour citer la copie, 
que « sur le marché métaphorique de la vertu, les efforts, la souffrance, le temps et 
l’énergie [doivent être] mobilisés [pour] devenir vertueux ». La question est dès lors de 
savoir « en vertu de quoi » et « par qui » ces efforts apparaissent comme un prix à 
payer, comme un coût sous forme de condition nécessaire. Néanmoins, une telle 
condition suffit-elle ? N’est-elle pas incompatible, même, avec la vertu comme 
disposition intérieure appelant le contraire d’une récompense ou d’une évaluation fixée 
sous forme de prix, à savoir, « l’absence d’intérêt » ?  
Le mouvement de l’argumentation conduit à poser d’abord que « le prix de la vertu » 
est intéressant pour reconnaître l’égalité de chacun dans la capacité à être vertueux par 
le travail sur soi, « au prix de ses efforts ». Dans une utilisation peu rigoureuse d’Épicure 
– preuve, encore une fois, qu’une copie peut être excellente sans avoir une 
connaissance professionnelle des textes philosophiques – on en vient à valoriser le 
plaisir, reçu comme une récompense après le refus des « désirs excessifs ». On n’ira 
pas du côté de la passion de l’immortalité, mais c’est par la vertu qu’on pourra recevoir 
une forme de gloire et ainsi devenir un peu comme « un dieu parmi les mortels ».  
La vertu n’est cependant pas seulement utile à l’individu qui aspire à être sage : elle est 



10 
 

appréciée par la société qui la fait évoluer avec son histoire, en fonction du sens qu’elle 
donne à son organisation. C’est ici Durkheim qui assure une prise pour une lecture plus 
sociologique du sujet. On retrouve ainsi logiquement la problématisation et cette 
difficulté, sinon cette impossibilité de mesurer la valeur de ce qui est absolument 
associé au Bien. Convoquant Le Banquet, la copie poursuit la réflexion sur l’idée d’un 
amour du Bien sous la forme du Beau. Par l’amour de l’esprit mû par Éros, la vertu se 
fait jour comme essentielle contre les apparences de la fausse vertu. L’homme vertueux 
est sage contre les « futilités mortelles », ce qui ne va pas sans des « exercices » qui 
participent à la réalisation de son être immortel. Si le candidat passe un peu vite sur les 
auteurs cités (Kant ou Weber), il rappelle le sujet pour penser son libellé comme une 
contraction : c’est « la pratique de la vertu qui a un prix », mais c’est un prix qui, au lieu 
de nous coûter quelque chose, doit nous provoquer et nous mobiliser.  
La copie insiste alors pertinemment sur l’idée d’une pratique à laquelle nous donnons 
du sens, parce qu’elle fait de nous des agents : insister sur la pratique permet de penser 
la vertu du côté de la vie plutôt que de celui des passions tristes. Se référant à la critique 
aristotélicienne de l’acrasie (Éthique à Nicomaque, livre VII), la fin aboutit à une 
valorisation de la médiété inscrite, par l’être humain, dans son vécu, servant, pour lui, 
par lui, de critère pour être heureux et se reconnaître comme responsable de son 
bonheur en étant « responsable de son existence ». 

5. Les conseils aux futurs candidats  

 Les conseils qu’il importe de prodiguer aux candidats ne diffèrent guère en 2025 de 
ceux qui leur ont été destinés les années précédentes. 
Notons à tout le moins trois entrées principales : 
- il est tout à fait essentiel de lire le sujet dans sa totalité, pour lui-même et non pas de 
le découper en autant de sections qu'il y a de mots. Définir un mot, puis un autre, puis 
un autre, sans discernement, c'est perdre de vue l'unité de sens que constitue le 
syntagme de la formulation du sujet. Il vaut mieux donc commencer par donner une 
caractérisation liminaire du sens de cette formulation, qui sera ensuite méthodiquement 
interrogée dans ses implications – c'est dans ce second moment que les définitions 
peuvent avoir leur utilité. La question de savoir si la vertu est dans l'agent vertueux, 
dans l'action vertueuse ou dans les conséquences vertueuses de l'action était par 
exemple légitime ; encore fallait-il la rattacher à la question du « prix de la vertu ». Ce 
qui vaut du reste pour « le prix » : les distinctions (entre le coût, la récompense, la 
valeur, laquelle peut être d'usage ou d'échange) ne sont pas sans intérêt ; encore faut-
il les rattacher immédiatement à la vertu et leur faire jouer un rôle sémantiquement 
structurant dans la construction de la réflexion. Un examen global ou totalisant du sujet 
permettait en l’occurrence de viser d’abord sa signification obvie, première et 
fondatrice : peut-on parler du prix de la vertu comme on parle du prix d'un bien ou d'un 
service ? Un trop grand nombre de copies sont passées à côté de cette « évidence » ; 
- symétriquement, il ne faut pas oblitérer le sens des termes en procédant par des 
substitutions plutôt que des analyses sémantiques : « prix » devient souvent trop vite 
« récompense », « coût » ou plus rarement « valeur », et « vertu » se commue 
instantanément en « valeur morale » ou en « norme sociale ». Seules des analyses 
sémantiques solides rendent possible le travail de dépliement des opportunités 
théoriques d'une formulation et de réarticulation de ce qui a été déplié ; c’est cela qui 
constitutif de l'exercice même de la dissertation ; 
- le jury s’est réjoui de voir cette année une utilisation des références bien plus précise 
et dense que l’année précédente. Il faut toutefois signaler que la philosophie se 
nourrissant de ses autres, les copies qui ont mentionné la biologie (Darwin), la 
sociologie (Bourdieu), l'économie (Kahnemann, Daniel Cohen), voire l'anthropologie 



11 
 

(une ethnographie sur les Pygmées et les valeurs qui structurent leur existence) se sont 
nettement distinguées des prestations des autres candidats. Autrement dit, l’épreuve 
de philosophie, qui n’est pas une épreuve de « culture générale », est une épreuve qui 
mobilise inévitablement une véritable culture dont les frontières excèdent naturellement 
celle des seules traditions de l’histoire occidentale de la philosophie. 
En somme, on ne demande pas aux candidats de « tout savoir », même sur le thème 
unique du programme de khâgne, mais simplement de savoir ce qu'ils disent qu'ils 
savent – ce qui est à la portée de n'importe quel étudiant faisant preuve d'un minimum 
de maturité intellectuelle et de sérieux. 


